

# مقدمة التكات

فى كل عام ، فى بداية الصوم الكبير، كانت الكنيسة تقرأ فصل الإنجيل عن التجربة (مت ٢٤، مر ١، لو٤) وكنا نلقى عظات عن التجارب بصفة عامة، وعن تجربة السيد المسيح على الجبل ، فى تفاصيلها .

ومن مجموعة تلك العظات ، اخترنا لك منها المحاضرات التى ننشرها في هذا الكتاب .

وقد سبق لذا نشر بعض منها في مجلة الكرازة ، وفي جريدة وطنى. ثم قمنا بجمع كل تلك المقالات ، وأضفنا إليها ما يمكن إضافته ، وأعدنا تنظيمها لكي تخرج بهذه الصورة .

## وهي تشرح عدة أمور منها:

۱ - لماذا يسمح الله بالتجارب لجميع الناس ، حتى لقديسيه ؟
 ۲ - ما فائدة هذه التجارب ، للمؤمن الذى يمكنه أن ياخذ منها فوائد روحية كثيرة لحياته .

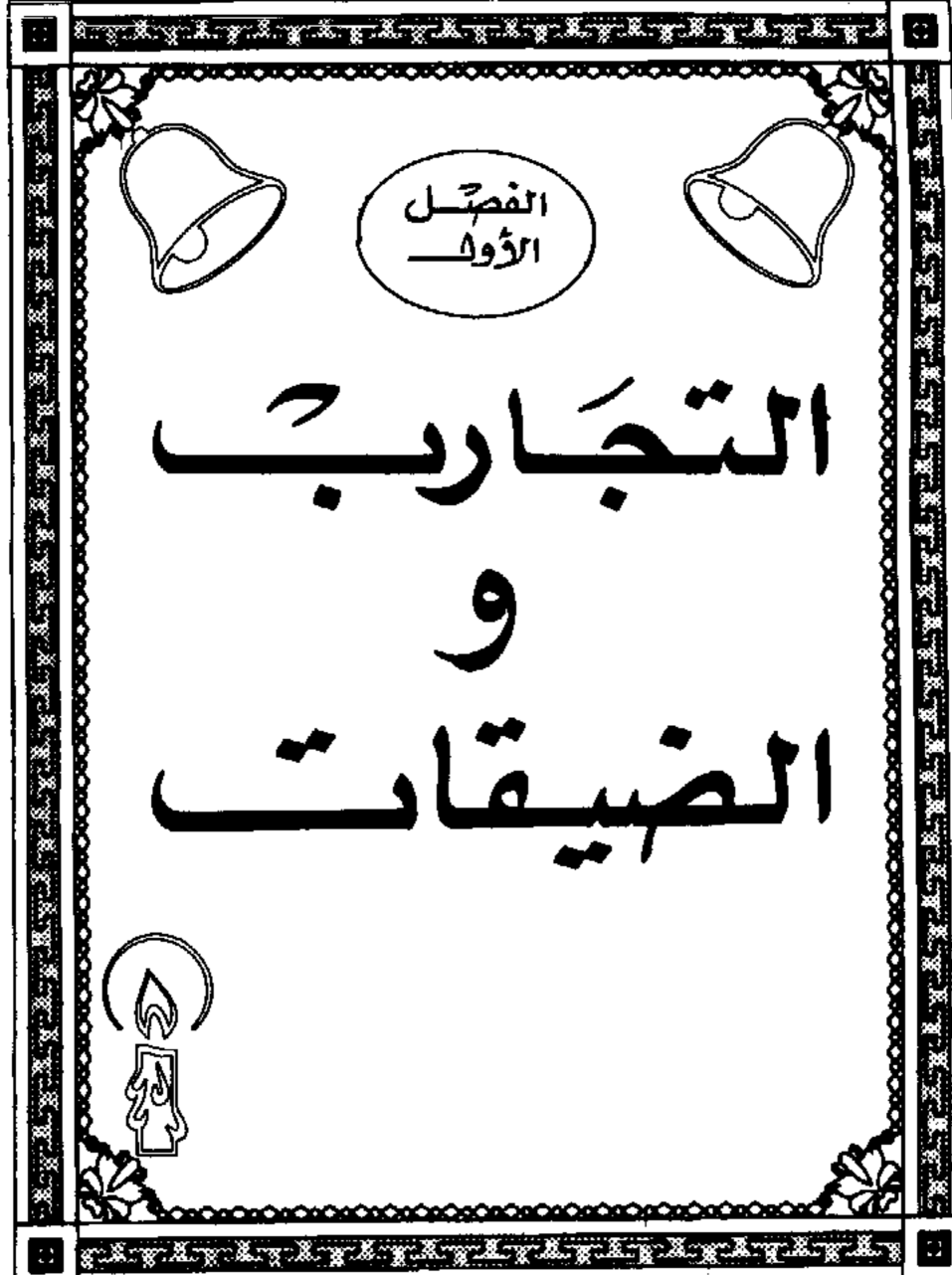
٣ - ما كنه تجربة السيد المسيح على الجبل ؟
 وما هو الهدف الشيطاني منها ؟ وكيف استطاع السيد المسيح أن
 ينتصر عليها ؟

٤ - وما علاقة تلك التجارب بقضية الصليب والفداء ، وبمبادئ
 الخدمة التي وضعها السيد الرب أمامه ؟

عن هذا وغيره يحدثك هذا الكتاب.

شنوده الثالث

أبريل سنة ١٩٩٥



لا تخلو حياة إنسان – أياً كان – من التجارب والضيقات. فهى للكل، حتى للأنبياء والقديسين ، حتى للسيد المسيح نفسه، الذي كان

ولم تكن تجاربه على الجبــل سـوى مثــال للتجــارب التــى شــملت

المبكر، وحبلها العذراوي الذي شك فيه يوسف أولاً، ثم اضطرارها

والسيدة العذراء أيضاً كانت حياتها مملوءة بالتجارب، منذ يتمها

"مجرباً في كل شئ مثلنا بلا خطية" (عب ٤: ١٥) . حياته كلها .

للسفر إلى مصر ...

والأنبياء جميعاً تعرضوا للضيقات .

كم من ضيقات لاقاها داود النبى من شاول الملك ، الذى كان يطارده فى كل مكان لكى يقتله .. ويوسف الصديق تعرض لتجارب عديدة ، من أخوته، ومن إمرأة فوطيفار . بيع كعبد، وألقى به فى السجن، وهو رجل بار .

ودانيال النبى ألقى به فى جب الأسود. والثلاثة فتية القديسون ألقوهم فى أتون النار ، وبطرس وبولس الرسولان ألقى بهما فى السجن ، واسطفانوس الشماس رجموه ، وما أكثر الضيقات التى تعرض لها الشهداء والمعترفون ..

承 承 承

فلا يظن أحد إذن أن التجارب والضيقات هي للخطاة بسبب خطاياهم وإنما هي لجميع الناس ، وبالأكثر للأبرار والقديسين .

وقد قال السيد المسيح لتلاميذه القديسين "فــى العــالم سـيكون لكـم ضـيق" (يو ١٦: ٣٣) وقيل أيضاً في المزمور :

" كثيرة هي بلايا الصديق ، ومن جميعها ينجيه الرب" (مز٣٤: ١) .

جميع الأبرار اجتازوا في بوتقة الألم ، واختبروا الضيقة

والتجربة . ولم يستثنهم الله من ذلك، بل كانت آلامهم أكثر . وهنا نضع أمامنا قاعدة هامة وهي أن التجارب لا تعنى تخلى الله .

# النجاب لابعى تنطن الله

إن الله كاب حنون ، لا يتخلى عن أولاده مطلقاً ، وسماحه بالتجربة لا يعنى مطلقاً أنه قد تخلى عنهم، أو أنه قد رفضهم . ولا يعنى أيضاً غضبه أو عدم رضاه .

بل هو يسمح بالتجربة لمنفعتهم ، ويكون معهم في التجربة: يعينهم ويقويهم ويحافظ عليهم ، ويسندهم بيمينه الحصينة .

لقد سمح أن دانيال النبى يلقى فى جب الأسود. وفى نفس الوقت لم يسمح مطلقاً للأسود أن تؤذيه. بل خرج دانيال سليماً من الجب، وهو يغنى قائلاً "إلهى أرسل ملاكه، وسد أفواه الأسود" (دا ت ٢٢). وسمح بإلقاء الثلاثة فتية فى أتون النار، ولكن "لم تكن للنار قوة على أجسامهم، وشعرة من رؤوسهم لم تحترق، وسراويلهم لم تتغير ورائحة النار لم تأت عليهم" (دا ت ٢٧). وكان الرب يتمشى معهم

وفي هذه القصمة درس عميق هو: ١٠٠

في أتون النار .

أن الله لا يمنع النسار عن أولاده ، ولكنه يمنعها من أن تحرقهم .

# المنجازية بنائية بنائي

إلهنا الحنون لا يمنع الحوت من أن يبلغ يونان النبي. وفي نفس الوقت لا يسمح له بإيذائه . ويخرج يونان من بطن الحوت سليماً، لكي يؤدي رسالته . وتحمل قصته لنا درساً ورمزاً ..

لقد سمح الله لشاول الملك أن يطارد داود . وفي نفس الوقت لـم يتخل الله عن داود ، ولم يسمح لشاول بإيذائه .

إنه يسمح بالضيقة ، ولكن بشرط أن يقف معنا فيها :

وهكذا يغنى المرتل في المزمور "لولا أن الرب كان معنا، حين قام الناس علينا، لابتلعونا ونحن أحياء ، عند سخط غضبهم علينا. مبارك الرب الذي لم يسلمنا فريسة لأسنانهم، "نجت أنفسنا مثل العصفور من فخ الصيادين - الفخ انكسر ونحن نجونا" (مز ١٢٤).

إنه اختبار روحی جمیل ، أن نری الله لهی التجارب .. ئـراه معنا، وبقوة ... وربما لولا التجارب ما كنا نراه هكذا ... وهذه هي إحدى فوائد التجارب العديدة .

العمق الروحى للتجارب ، هو أنه لا يجوز لنا أن نراها ، بـدون أن نرى الله فيها ...

فالله قد يسمح لقوى الشر أن تقوم علينا. ولكنه فى نفس الوقت يأمر القوات السمائية أن تقف معنا وتحمينا ونحن نغنى مع أليشع النبى الذى إجتاز نفس التجربة ، ونقول : " إن الذين معنا أكثر من الذين علينا " (٢مل ٢: ١٦) . ويقول الرب لكل واحد منا "لا تخشى من خوف الليل، ولا من سهم يطير فى النهار .. يسقط عن يسارك ألوف، وعن يمينك ربوات. وأما أنت فلا يقتربون إليك" (مز ٩١) .

**A A** 

من أجل هذا كله أقول :

إن المؤمن لا يمكن أن تتعبه التجربة أو الضيقات ... نلك لأنه يؤمن بعمل الله وحفظه .

ويؤمن أن الله يهتم بــه أثناء التجربــة ، أكثر مـن اهتمامــه هــو

بنفسه ...

إنه يؤمن بقوة الله الذي يتدخل في المشكلة . ويؤمن أن حكمة

الله لديها حلول كثيرة ، مهما بدت الأمور معقدة .

لذلك فالمؤمن لا يفقد سلامه الداخلي مطلقاً أثناء التجربة ، ولا يفقد بشاشته بل يتذكر في ثقة كبيرة قول الرسول "أحسبوه كل فرح يا أخوتي، حينما تقعون في تجارب متنوعة" (يع ١: ٢) ...

إن كل تجربة هي بلا شك خبرة روحية جديدة يتمتع بها الإنسان، وتعمق مفاهيمه الروحية. وفيها يرى الله كيف يتدخل وكيف يعمل ... ويجمل بنا الآن أن نضع ثلاثة شروط للتجارب التي يسمح بها الله ...



إنها قواعد أربع ، وضعها لنا الكتاب المقدس في حديثه عن التجارب، وهي :

### ١ - لا يسمح الله بتجربة هي فوق طافتكم البشرية .

إن الله يعرف احتمال كل واحد منا. ولا يسمح أن تأتيه التجارب الا في حدود احتمال طاقته البشرية . وفي ذلك يقول الكتاب "ولكن الله أمين، الذي لا يدعكم تجربون فوق ما تستطيعون" (اكو ١٠:

ولعلك تقول: ما أصعب التجربة التي وقعت على أيوب الصديق، في موت كل أو لاده، وضياع كل ثروته، وفقد صحته، وتخلى كل أصحابه .. من يستطيع أن يحتمل كل هذا ؟!

أقول لك : لو لا أن أيوب كان بإمكانه أحتمال التجربة ، ما سمح الله بها له ..

إن القامة الروحية الجبارة التى لأيوب ، كانت تناسب التجربة الهائلة التى وقعت عليه . فقد كان أيوب رجلاً كاملاً ومستقيماً، وليس مثله فى الأرض (أى٢: ٣) .

#### **A A**

لا تخف إذن ، لو كنت فى قامة أيوب لأمكن أن يسمح الله لك بتجارب مثل تجارب أيوب. أما وأنت فى ضعفك، فإن الله لا يسمح لك إلا بما تقدر على إحتماله.

هل تخاف أن تحدث لك تجارب مثل التى حدثت للقديس الأنبا أنطونيوس؟! هذا الذى ظهرت لـ الشياطين بهيئة وحوش مفزعة مخيفة، والذى ضربته الشياطين حتى تركته يوماً بين حى وميت. اطمئن . لن يحدث لـك هذا ، إلا إذا وصلت إلى الدرجة التى تحتمل فيها مثل القديس أنطونيوس ، وتنتصر مثلما انتصر ...

الشرط الثاني ومعها المنفذ:

٢ - تأتى التجرية ومعها المنفذ:

أى تأتى ومعها الحل . فلا توجد تجربة هى ظلمة حالكة السواد، بدون أية نافذة من نور . بل هوذا الكتاب يقول عن الله "بـل سيجعل مع التجربة المنفذ ، لتستطيعوا أن تحتملوا" (اكو١٠: ١٣) .

لهذا ليس هنـاك داع لأن بيـأس أحـد فـى وقت التجربـة - فلكـل تجربة حل، بل حلول .

#### **A A**

لا تنظر إلى التجربة فى شدتها الحاضرة . إنما أنظر إليها فى رجاء، يرى الحل الإلهى قادماً ، حتى إن كانت العين البشرية لا تراه الأن، ولكنها تراه بعين الإيمان التى تعرف تماماً محبة الله وقدرته على الحل ...

#### **A A**

إن التجرية تأتى ومعها النعمة ، ومعها المعونة الإلهية ، ومعها المعونة الإلهية ، ومعها الحفظ والحلول ...

وحتى إن كنت أنت من النوع الذي لا يحتمل ، فالله قــادر وقت التجربة أن يهبك إحتمالاً وصبراً وعزاءً ...

وهذا منفذ آخر للتجربة ، تمر منه وتعبر ، ولا تستمر ضاغطة. ا م إن التجارب الصعبة القوية ، هي فقط للأقوياء ، أمثال أيوب وأنطونيوس .. وهي أيضاً للضعفاء الذين يمنحهم الله قوة وقتذاك.. قوة ما كانوا يتخيلونها في أنفسهم ...

٣ - التجارب التي يسمح بها الله هي للخير، أو تنتهي بخير.
 وفي ذلك قال الرسول "كل الأشياء تعمل معا للخير للذين يحبون الله" (رو٨: ٢٨).

ولهذا "أحسبوه كل فرح يا أخوتى حينما تقعون فى تجارب متنوعة" (يع١: ٢) .

هذا الإيمان بخيرية التجارب ، يعطى الإنسان المجرب سلاماً وهدوءاً واطمئناناً، فلا تطحنه التجربة، ولا تضغط عليه، بل على العكس تمنحه فرحاً .

خ - شرط رابع التجربة، وهو أن لها زمناً محداً تنتهى فيه. فلا توجد ضيقة دائمة ، تستمر مدى الحياة . لذلك فى كل تجربة تمر بك، قل "مصيرها تنتهى" . سيأتى عليها وقت تعبر فيه بسلام. إنما خلال هذا الوقت ينبغى أن تحتفظ بهدوئك وأعصابك ، فلا تضعف ولا تنهار، ولا تفقد الثقة في معونة الله وحفظه .

# المناف ال

التجريبة تنسئ نسافع يسلا شدك. ولولا منفعتها ، مساكسان اللسه الشفوق يسمح يها ...

كثيرون يريدون أن يكون طريسق الملكوت سهلاً مفروشاً بالورود! ولكن هذا عكس التعليم الذى شرحه لنا الإنجيل المقدس، إذ قال لنا الرب فيه:

" مـا أضيق البـاب وأكـرب الطريـق الـذى يــؤدى إلــى الحيــاة. وقليلون هم الذين يجدونه" (مت٧: ١٤) .

وقال "في العمالم سيكون لكم ضيق" (يـو ١٦: ٣٣). وقيل فـي الإنجيل أيضاً "بضيقات كثيرة ينبغي أن ندخل ملكوت اللـه" (أع١٤: ٣٣).

#### 强 强

هذه الضيقات نحتملها لكى نثبت أننا جادون فى سيرنا إلى المكوت، ولكى ندخل إلى هذا الملكوت باستحقاق، لأننا بذلنا وتعبنا من أجله ...

إن كان التلميذ يتعب ويكد، لكى يحصل على شهادة در السية .. وإن كان كل صاحب عمل لابد أن يتعب ، لكى ينجح في عمله ..

هكذا الطريق الروحى: ينبغى أن نتعب فيه لنستحق الملكوت... وصدق الرسول في قوله :

"كل واحد سيأخذ أجرته بحسب تعبه" (اكو٣: ٨) .. والنعب قـد نبنله بإرادتنا ، أو نحتمله إن وقع علينا بغير إرادتنا .

**A A** 

وهكذا تكون التجارب التى يحتملها المؤمنون من أجل الله والثبات في محبته .. وقد يكون بعضها في مصارعة النفس من الداخل .. وبعضها في تحمل الضيقات من الخارج .

وهوذا القديس بولس الرسول يقول :

"بل في كل شئ نظهر أنفسنا كخدام الله، في صبر كثير، في شدائد، في ضرورات، في ضيقات في ضربات في سجون، في أضطرابات، في أتعاب، في أسهار، في أصوام" (٢كو٢: ٤، ٥).

ومع ذلك يشرح كيف أنه لم يتضايق - هو وزملاؤه - بشئ من هذا ، ولم يفقدوا سلامهم، ولم يفقدوا الرجاء بالله، فيقول: "مكتئبين في كل شئ .. لكن غير متضايقين ، مضطهدين .. لكن غير متروكين" (٢كو٤: ٨، ٩) .. "كمائتين وها نحن نحيا، كحزانى

ونحن دائماً فرحون .. كأن لا شمئ لنا، ونحن نملك كــل شــئ" (٢كو٦: ٩، ١٠) .

# فى الضيقات نشعر بالقوى السمائية الكثيرة المحيطة بنا فنتعزى.

فنحن لسنا وحدنا مطلقاً في التجربة .. ولا في وقت الضيقة ، بل تحيط بنا نعمة الرب ومحبته ، وتحيط بنا قوات الملائكة القديسين التي قال عنها الله أنها تحيط بخائفيه وتنجيهم، وتحيط بنا أيضاً أرواح القديسين، تشجعنا وتقوينا .. إنها خبرة روحية .

ومن قوائد الضيقات في العالم ، أننا لا نتمسك بمحبة هذا العالم مشتاقين إلى السماء .

ولو كان النعيم فى هذه الدنيا ، ما كنا نشتاق إلى النعيم الأبدى ، فى الموضع الذى هرب منه الحزن والكآبة والتنهد ، حيث "ما لم تره عين، ولم تسمع به أذن، وما لم يخطر على قلب بشر، ما أعده الله لمحبى إسمه القدوس" .. ونحن كما قال الرسول:

"غير ناظرين إلى الأشياء التي تري، بل إلى التي لا ترى.. لأن التي ترى وقتيه، أما التي لا ترى فأبدية" (٢كو٤: ١٨).

من أجل ذلك كان الآباء القديسون يشعرون أنهم على الأرض غرباء، يعيشون مشتاقين إلى الوطن السمائي .. ينظرون كل حين بالإيمان إلى "المدينة التي لها الأساسات ، التي صانعها وبارئها الله"

(عب ۱۱: ۱۰) .

ولولا الضيقات لتشبث الناس بالبقاء في غربة هذا العالم الزائل . لذلك نحن نقول عن الشخص في يوم وفاته ، أنه قد تنيح أي استراح .

استراح من هذا العالم الزائل وكل ما فيه من شهوة الجسد والروح وتعظم المعيشة .. واستراح من التعب الذى يبذله للثبات في روحياته ، واستراح من الضيقات والشدائد والتجارب التي تختبر إرادته هنا في هذه الحياة الأرضية، واستراح مما في العالم من أمراض ومن تعب للجسد وللنفس .

الإنسان الروحى لا يتعب من الضيقات .. وإنما يأخذ ما فيها من فائدة روحية .. ويفرح بالأكاليل التي ينالها بإحتمال التجارب .

لا تهزه التجربة .. إنما فى التجربة يختبر حياة الإنتصار الروحى عليها ... ويختبر كيف أن الله "يقوده فى موكب نصرته" (٢كو ٢: ١٤) .

إن الإنسان لا يكلل إلا إذا انتصر.. ولا ينتصر إلا إذا حارب .. ولا ينتصر إلا إذا تعرض لضيقات تمتحن مدى روحانيته : حياته وثبات إرادته تابعة للمشيئة الإلهية .

# \*\*\* #

وفى التجارب يتلامس المؤمن مع محية الله العاملية في حياته.

إن الله إذ يرى محبة الإنسان له في وقت الضيقة ، يكافئه بما يظهره له من حب .. وكم من قديسين تمتعوا بهذا الحب في وقت الضيقة .

فالقديس يوحنا الإنجيلي رأى تلك الرؤيا العجيبة وهو منفى فى جزيرة بطمس من أجل الشهادة بكلمة الله (رؤ١).

والقديس بطرس اختبر عناية الله به وهو في السجن (أع١٢)... واختبر نفس العناية القديسان بولس وسيلا وهما في السجن أيضاً (أع١٦)..

ما أجمل عبارات القديس يوحنا ذهبى الفم وهو يتأمل قـول القديس بولس عن نفسه " أنا الأسير في الرب" (أف٤).

حدیث جمیل عجیب عن الضیقات وبرکاتها ، بودی أن أترجم لکم بعضاً منه وأنشره ...

\* \*

تحدث التجارب أحياناً بحسد من الشياطين.

وبخاصة في أيام الصوم والتثاول والحرارة الروحية .

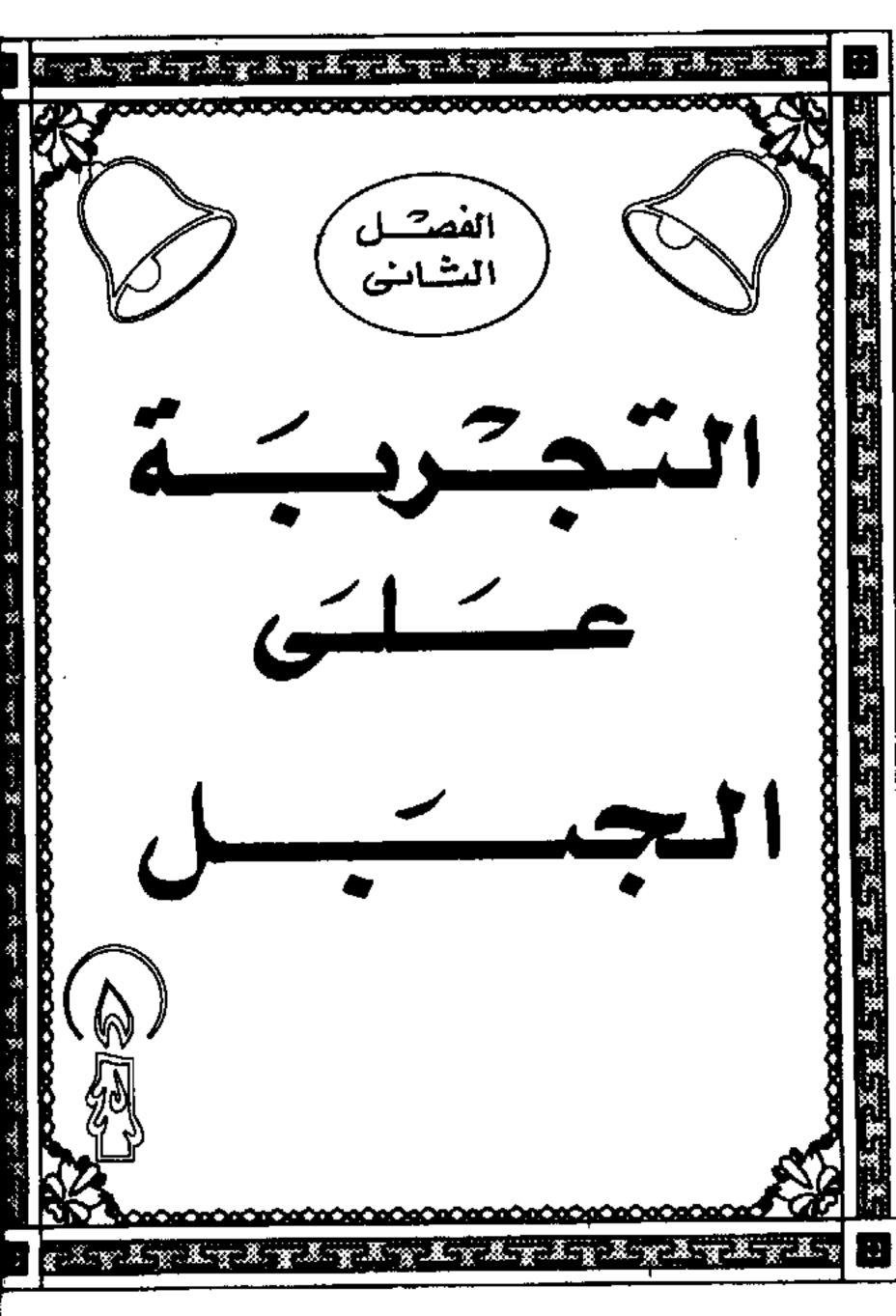
إن كان الإنسان يستعد في الصنوم، لكني يسلك سلوكاً روحياً ،

فإن الشيطان يستعد أيضاً لمقاتلته ومحاربته ، لكى يسقطه فى الخطية أو فى الفتور ..

أعنى أن الإستعداد هنا متبادل: استعداد من جانب الإنسان للنمو في محبة الله، واستعداد من الشيطان لإسقاطه.

إن الشيطان يحزن حينما يجد إنساناً يسير في طريق الله . لذلك إن حلت بك التجارب في فترة الصوم ، لا تحزن . فهذا دليل على أن صومك له مفعوله ، وقد أزعج الشيطان .

بل إن بعدت عنك التجارب ، يمكن أن تتساءل : لمباذا يتركك الشيطان بدون تجارب ؟! هل احتقر أو استصغر جهادك الروحى؟! أعلموا أن ربنا يسوع نفسه ، حاربه الشيطان بالتجارب فى صومه الأربعينى .





قبل أن نعرض لتجربة السيد المسيح على الجبل، يحسن أن نقدم أولاً بعض ملاحظات هامة هي :

أولاً: لم تكن تجربة المسيح هي فقط الثلاث تجارب التي حدثت في أواخر الأربعين يوماً .

وفى هذا يقول معلمنا لوقا الإنجيلي عن السيد أنه "كان يقتاد بالروح في البرية أربعين يوماً يُجرب من أبليس" (لو ٤: ١، ٢) (مر ١: ١٣). وهذه التجارب لم تذكر وتسجل، إلا أنه بعد إتمامها تقدم إليه المجرب بالتجارب الثلاث.

وبعد هذه التجارب الثلاث ، لم يتركه الشيطان بـ لا تجربـ ق، بـ ل يقول القديس لوقا إنه : "ولما أكمل إبليس كل تجربة، فارقه إلى حين" (لو ٤: ١٣) .
وعبارة "إلى حين" تعنى أنه عاد إليه مرة أخرى أو مراراً كثيرة
ولعل من أمثلتها ، لما تحدث عن صلبه بعد أيام، تقدم إليه بطرس
وانتهره قائلاً: "حاشاك يارب.. لا يكون هذا" فأجابه السيد "اذهب
عنى يا شيطان. أنت معثرة لى" (مت١٦: ٢١- ٢٣) .

أى أن الشيطان قدم تجربة على لسان تلميذه بطرس ٠٠

وكانت التجربة أن يبعد عن الصليب . ثم عاد الشيطان ليقدم نفس التجربة وقت الصلب، ويقول له على لسان اللص الشمال "إن كنت أنت المسيح فخلص نفسك وإيانا" (لو ٢٣: ٣٩) .

نفس التجربة على لسان المجتازين "خلص نفسك وانزل عن الصليب، لينزل الآن المسيح ملك إسرائيل عن الصليب، لنرى ونؤمن (مر ١٥: ٢٠، ٢٢).

وأيضاً " إن كنت إبن الله: فانزل عن الصليب.. فلينزل الأن عن الصليب.. فلينزل الأن عن الصليب فنؤمن به " (مت٢٦: ٤٠، ٤٢) .

حقاً ، إن النزول عن الصليب هو شهوة الشيطان ، وإن كان هذا المصلوب هو إبن الله .

والتجارب أيضاً كانت منذ الميلاد . وذلك فيما أثـاره هـيرودس الملك من حروب ضد هذا المولود، أدت إلـى قتـل كـل أطفـال بيـت ثاتياً: التجارب شملت كل حياة المسيح ، وكانت لها فوائدها .
وفى ذلك يقول الكتاب عنه "مجرب فى كل شئ مثلنا بلا خطية"
"يرثى لضعفاتنا" (عبع: ١٥) . وأيضاً "فى ما هو قد تألم مجرباً،
يقدر أن يعين المجربين" (عبه: ١٨) .

وتجربة المسيح لا تدل على ضعف وإنما تدل على قوته: فهى تدل على قوته ، من حيث أنه انتصر على الشيطان فى كـل تجاربه.. وأيضاً لأنه لو لا قوته، ما كان يحاربه الشيطان هكذا .

\* \*

وهنا نضع قاعدة هامة وهي :

# البنبيظان شخوفت بمخارية الأفوناء

فهو يحارب أيوب لأنه قوى . هذا الذى قال له الرب عنه: "هل جعلت قلبك على عبدى أيوب؟ لأنه ليس مثله فى الأرض. رجل كامل، ومستقيم، يتقى الله ويحيد عن الشر" (أى ١: ٨) . وكمال أيوب لم يمنع الشيطان من محاربته ، بل قلق إلى ذلك لأكثر.. وانتصار أيوب فى التجربة الأولى، لم يمنع الشيطان من الأستمرار

في الحرب أيضاً .

كذلك حارب إيليا ، وهو قوى .. بعد أنتصار إيليا النبى العظيم على أنبياء البعل والسوارى ، وتطهير الأرض منهم، وبعد إنزاله المطر على الأرض.. لم يمتنع الشيطان عن محاربته . بل حاربه بالخوف من الملكة إيزابل (١مل١٩: ٢، ١٠) .

وقاتل الشيطان سليمان أحكم الناس . هذا الذي أخذ الحكمة كموهبة من الله نفسه (امل ٢٠٠١) . ولم يكن هناك أحد حكيماً مثله ، لا من قبل و لا من بعد . سليمان الذي تراءى له الله مرتين: في جبعون (امل ٣: ٥) . وفي أورشليم (امل ٩: ٢) . سليمان هذا يجربه الشيطان تجربة مذهلة ، بعد زواجه بالأجنبيات لدرجة أنه في زمان شيخوخته حدث "أن نساءه أملن قلبه وراء آلهة أخرى.. ولم يكن قلبه كاملاً مع الرب " (امل ١١: ٤) .

وقاتل الشيطان فلاسفة وعلماء ، مثل أوريجانوس، أعظم اللاهوتيين في عصره .

هذا الذي قال عن نفسه "أيها البرج العالى كيف سقطت؟" ·

واستطاع الشيطان أن يسقط في البدعة والهرطقة: القس أريوس، أشهر وعاظ الأسكندرية، بل أسقط مقدونيوس ونسطور، وكلاهما من بطاركة القسطنطينية، وثيودوريت اللاهوتي الكبير معلم نسطور، وأوطاخي أعظم رهبان القسطنطينية، والأب الروحي لدير كبير ...

الشيطان لا يبالى ، ولا يوقر الكبار ، بـل يحـاربهم . وكمـا قيـل في الخطية أنها :

"طرحت كثيرين جرحى، وكل قتلاها أقوياء" (أم٧: ٢٦) .

وهكذا حارب الشيطان بطرس الرسول الذى كان أكثر التلاميذ حماساً ، واستطاع أن يجعله ينكر المسيح ثلاث مرات، وهو يسب ويلمن ويقول "لا أعرف الرجل" (مت٢٦: ٧٤) . حتى استحق أن يقول له الرب "هوذا الشيطان طلبكم لكى يغربلكم كالحنطة. ولكنى طلبت لكى لا يفنى إيمانك" (لو ٢: ٣١، ٣٢) .

وبنفس الأسلوب كان الشيطان مهتماً بمحاربة النساك والسواح والمتوحدين . أما الضعفاء ، فلا يحتاج الشيطان إلى محاربتهم: إن كانوا ساقطين من تلقاء أنفسهم .

### هناك ثلاثة أنواع من الثمار:

نوع ساقط عند أسفل الشجرة ، لا يحتاج إلى جهد لإسقاطه . ونوع آخر يحتاج إلى من يهز الشجرة هزأ ليسقط ما عليها من ثمار ، ونوع ثالث يلزمه خبير يصعد إلى أعلى الشجرة لجمع ثمارها، كما في سباطات النخيل مثلاً ...

والشيطان لا يلزمه أن يبذل جهداً لإسقاط الثمار الساقطة عند أسفل الشجرة .

ثَالثاً: التجربة ليس معناها السقوط.

الشيطان يجرب الكل ، ولكنه لا يستطيع أن يسقط الكل ... وهو في التجربة مجرد مقترح ، يقدم أفكاراً ، ولا يملك أن يرغم أحداً على طاعته . كل شخص له حرية إرادته ، يقبل منه أو لا يقبل ... وكثيرون قد رفضوه وهزموه ...

إنه قد جرب السيد المسيح ولكن السيد رفضه ولم يقبل منه . رأى المسيح قوياً ، فتقدم لمحاربته كعادته .. ولكن المسيح هزمه .. أرانا كيف يكون الإنتصار في حروب الشياطين . على أننا نلاحظ ملاحظة رابعة في تجربة المسيح على الجبل ،

وهى:

**A A** 



رابعاً: التجربة هنا مصدرها حسد الشيطان:

طبع الشيطان هو هذا : أنه يكره كل من هو بار، وكل مـن هـو ناجح في حياته ، وكل من نال عظمة وعلواً من الله والناس .

وكان المجد الذي ناله السيد المسيح في العماد ، مجداً لم يستطع الشيطان أن يحتمله :

هوذا السموات قد انفتحت ، وروح الله نزل عليه بهيئة حمامة. وصوت من السماء يقول : هذا هو إينــى الحبيب الـذى بــه سـررت (مت٣: ١٦، ١٧) ...

فهل يمكن للشيطان أن يسكت على ابن حبيب يسرّ بـه اللـه ... دون أن يتدخل لـيرى مـا نـوع هـذه البنـوة! ويحـاول أن يهــزّ هــذا السرور بها ...

كذلك أثارت حسد الشيطان ، العبارات التى فاه بها القديس يوحنا المعمدان .

من هذا الذى يقول له المعمدان "أنا محتاج أن أعتمد منك" (مت الله عمدان الذى "خرجت (مت الله عمدان الذى "خرجت البه أورشليم وكل اليهودية وجميع الكورة المحيطة بالأردن،

واعتمدوا منه معترفین بخطایاهم" (مت۳: ۵، ۲) .

ومن هو هذا الذي قال عنه المعمدان: يأتي بعدى من هو أقوى منى، الذي لست أنا أهلاً أن أحمل حذاءه .. هو سيعمدكم بالروح القدس ونار" (مت٣: ١١) . بل يقول عنه "في وسطكم قائم الذي لستم تعرفونه . هو الذي يأتي بعدى، الذي صار قدامي الذي لست بمستحق أن أحل سيور حذائه" (يو ١: ٢٦، ٢٧) .

كل هذا أثار حسد الشيطان ، من هذا الذى هو أعظم من المعمدان . وإن كان قد قال عنه لليهود " في وسطكم قائم الذى لستم تعرفونه ". فلابد أن أتقدم أنا لكي أعرفه: من هو؟ وماذا قد جاء ليفعل ؟

### وهنا رأى الشيطان في تجربته للمسيح معركة مثيرة.

فهو يحارب هنا شخصاً غير عادى ، شهدت له السماء ، وشهد له المعمدان. وهو شخص لم ير الشيطان فيه أية نقطة ضعف على الإطلاق طوال السنوات الماضية . حياته كلها قداسة مطلقة فى كل مراحل السن. وهذه القداسة تزعج الشيطان وتشيره، فيريد أن يحاربها ...

إن حربه مع هذا القوى ، لاشك لها لنتها ! حرب تنقذه من الروتين الذى أسقط به كثيرين ...

أولئك الذين قال عنهم الكتاب "الكل قد زاغوا معاً وفسدوا" " ليس من يعمل صلاحاً، ليس ولا واحد" (مز ١٤: ٣) ... وكأن الشيطان يقول: فلنجرب إذن مع هذا الذي لا استطيع أن أبكته على خطية... ضعفات البشر أصبحت كلها معروفة لي .. وكل حروبي أصبحت متكررة ومألوفة ومملة .. فلندخل إذن في حرب مع هذا القوي، نقدم به عرضاً جديداً. لنصعد إذن معه على الجبل مذذته هذه

لقد مرّت عليه ثلاثون سنة و هـ و ساكت، وأنا ساكت. فإن بـدأ يعمل، سأعمل أنا أيضاً ...!

خامساً: هناك عبارة أزعجت الشيطان جداً وكانت سبباً رئيسياً للتجربة ...

وهى قول القديس يوحنا المعمدان عن السيد المسيح "هوذا حمل الله الذى يرفع خطية العالم" (يو ۱: ۲۹) ... أتراه إذن الذى قال عنه أشعياء النبى " كلنا كغنم ضللنا، ملنا كل واحد إلى طريقه. والرب وضع عليه إثم جميعنا" (أش٥٠: ٦) ؟ أهو إذن الفادى المنتظر ؟ ثم ما معنى قول المعمدان عنه من قبل "يأتى بعدى رجل صار قدامى ، لأنه كان قبلى " (يو ۱: ۳۰) . ماذا يقصد بقوله "كان قبلى"؟ أكان له وجود قبل مولده؟ وهل يرتبط هذا بعبارة "ابنى الحبيب الذى

به سررت" ؟هل هذا إنن هو إين الله وقد جاء ليرفع خطيـة العـالم كله .

وهذا انزعج الشيطان ، لأن معنى هذا هو ضياع تعبه الذى تعب فيه منذ البدء . وكأنى به يقول: هذا أمر لا يمكن السكوت عليه. لابد أن أتأكد لكى أتصرف بما يلزم . يبدو أن وقت الجد ابتدا، ونحن داخلون على معركة لا مفر منها. ويبدو أن هذا عدو من نوع خاص، لم أتعود حربه من قبل !!

سادساً: لم تكن تجربة الشيطان تدور حول نقاط عارضة، إنما كانت تشمل خط الحياة كله ...

إنه أراد – كما سنرى – أن يقدم مقترحات تغير الأهداف والوسائل كلها ... تغير المهادئ التي وضعها المسيح أمامه في تنفيذ رسالته ...

ولكن السيد المسيح كان راسخاً جداً في القيم التي وضعها أمامه. واستطاع أن يصد الشيطان ، وأن يطرده أخيراً .

فما الذي تمان يقصده الشيطان ؟ وكيف تصرف ؟ وكيف تصرف الرب معه ؟

# الفرق في التحبركية كين أدم والمسيح

ادم وهو أحد مخلوقات الله ، بدأ حياته بأن منحه الله صورته ومثاله منذ خلقه .. بينما السيد المسيح ، وهو إين الله الوحيد، وبهاء مجده ورسم جوهره (عبا: ٣) بدأ خدمته في رسالة تجسده، بأن أخلى ذاته وأخذ شكل العبد ... ووجد في الهيئة كإنسان" (في ٢: ٧، ٨) .

۲ - بدأ آدم حیاته فی جنے فیھا کل أنواع الخیرات هی جنے عدن (تك٢). أما السید المسیح فبدأ خدمته فی بریة قاحلة ، فی قفر ،
 علی الجبل .. كما كان میلاده فی مزود بقر .

" - بدأت تجربة الشيطان للإنسان الأول بأن أغراه بالأكل . وهكذا فعل مع السيد المسيح . غير أن الإنسان الأول قبل إغراء الشيطان وأكل ، وهو غير جائع. أما السيد المسيح فرفض الأكل وهو في قمة الجوع ...

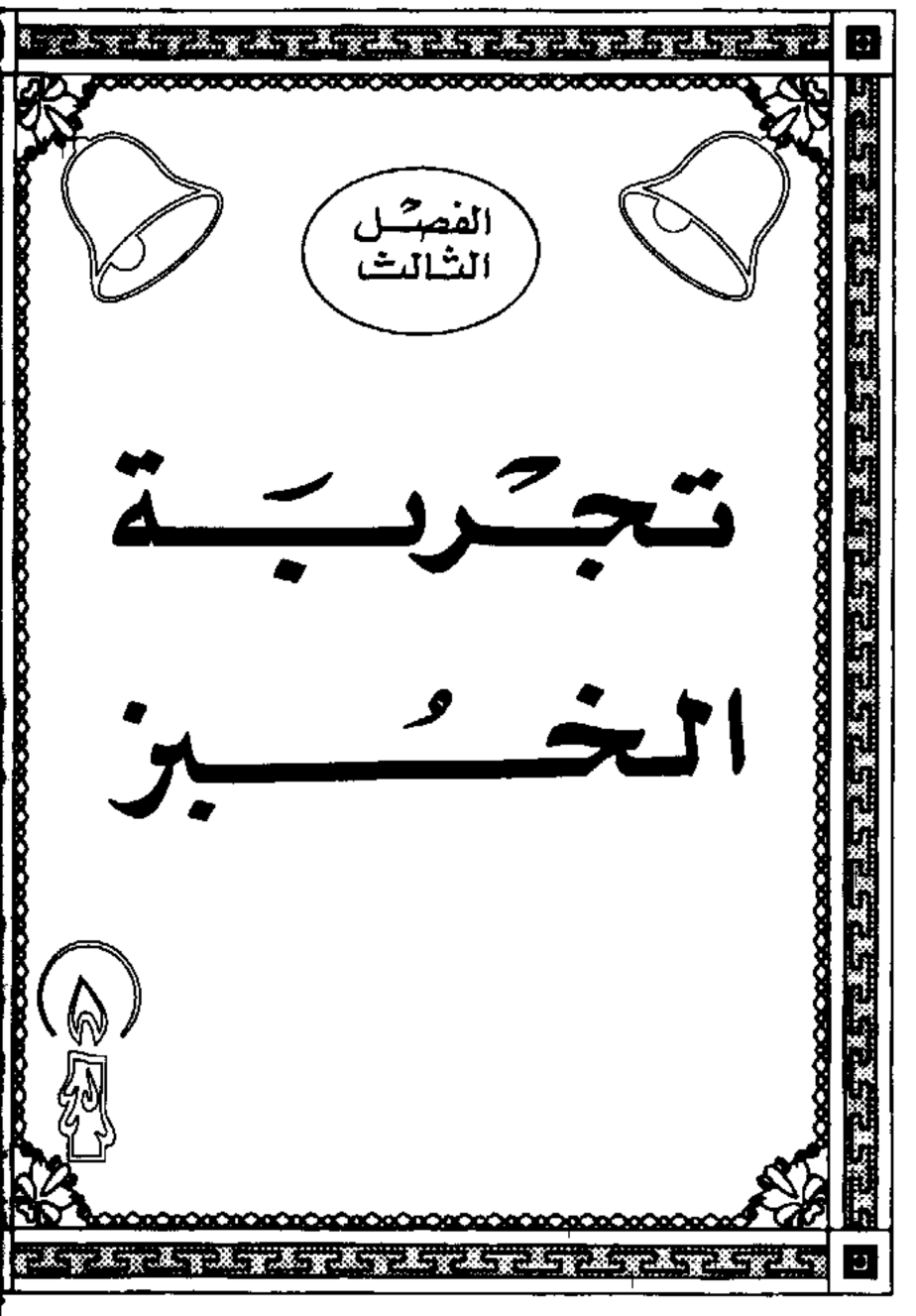
- الإنسان الأول أكل من شجرة محرمة، وقد سمع عقوبة من الله بخصوص أكلها. أما السيد المسيح ، فرفض الأكل من خبز هو محلل للجميع.
- الإنسان الأول أطاع الشيطان في مشورته ، من أول تجربة . أما السيد المسيح فرفض كل مشورات الشيطان، ثلاث مرات على الجبل ، ومرات عديدة فيما بعد (لو٤: ١٣) ، بالإضافة إلى تجارب أخرى خلال الأربعين يوماً (مر ١: ١٣) .
- ٦ الإنسان الأول كسر وصية الله . أما السيد المسيح فقد
   تمسك بكل ما هو مكتوب، وجاهر بذلك (مت٤: ٤، ٧، ١٠) .
- ٧ الإنسان الأول وقع فى الكبرياء ، حينما اقتنع أنه سيصير مثل الله (تك٣: ٥) . أما السيد وهو الله الظاهر فى الجسد (اتى٣: ١٦) . فقد أخلى ذاته . وسلك بإتضاع أمام يوحنا المعمدان، حينما تقدم ليقبل معمودية التوبة، وهو غير محتاج إلى توبة. كما أنه تواضع أيضاً إذ سمح للشيطان أن يجربه ، وأن يختار ميدان المعركة معه كما يشاء ...
- ٨ الإنسان الأول اشتهى سلطاناً ليس له . أما السيد المسيح فقد تنازل عن استخدام سلطانه الخاص، ورفض أن يستخدم لاهوته من أجل راحة ناسوته ، ومن أجل نشر رسالته بالمعجزات ...

٩ - الإنسان الأول - في تجربته ، سقط في الخطية ، واستحق حكم الموت . أما السيد المسيح فاستطاع أن "يكمل كل بـر" (مت٣: ١٥) . واستطاع أيضاً أن يخلص الإنسان من الموت ومن الهلاك .
 ١٠ - الإنسان الأول سلك بطريقة جسدية ، فيها أكمل شهوة الجسد في الأكل . أما السيد المسيح ، فإنه سلك بطريقة روحية ،
 تتغذى بكل كلمة تخرج من فم الله (مت٤: ٤) .

١١ - الإنسان الأول جعل هدفه ذاته وكيف تزيد . فكانت النتيجة أنه فقد كل شئ . أما السيد المسيح فلم يهدف إلى علو الذات. بل سلك بإخلاء الذات. وهكذا أعاد للإنسان ما فقده .

۱۲ – الإنسان الأول ، بسقوطه في التجربة ، أدخل إلى العالم الموت والفساد ، كما قال القديس بولس الرسول : "كأنما بإنسان واحد ، دخلت الخطية إلى العالم ، وبالخطية الموت. وهكذا أجتاز الموت إلى جميع الناس ... " (روه: ۱۲) .

أما السيد المسيح فبانتصاره في كل تجربة وبقدسية حياته البشرية التي بلا خطية ، وليست تحت حكم الموت ، استطاع أن يفدى البشرية كلها ، وينقذها من الموت ، ويهبها التبرير ، منقذاً إياها من الفساد ...



إن الشيطان لا يمل مسن "الجولان في الأرض والتمشي فيها" (أي ١: ٧) (أي ٢: ٢) .

إنه يجول فى الأرض كزارع يلقى البذار . فهو أيضاً يلقى الأفكار، ويلقى الأخبار . ويفرح إن أتت بثمار . وإلا عاد إليها بعد حين، فى إلحاح صامد لا يلين ..!



### وفيما يجول في الأرض ، أزعجه أمران :

أزعجه صوت الآب ، يقول وقت العماد عن يسوع الناصرى "هذا هو إينى الحبيب الذى به سررت" (مت٣: ١٧) . فأى ابن تراه هذا؟! .. وأزعجه أيضاً أن يسوع هذا، فى وحدة مع الآب على الجبل، وهو صائم ...

والشيطان بطبيعته يكره توحد الأبرار وصومهم، ويضايقه ما ينالونه في خلواتهم من روحانية، وما يهبهم الله من نعمة .. لذلك قرر التدخل . وكأنه يقول للسيد المسيح :

لماذا تجلس وحدك على الجبل ؟ لقد جئت لكى أجلس معك ... ان أردت أن تنشر الملكوت ، فإن فى جعبتى نصائح ومقترحات كثيرة، الأقدمها لك .. هى من ثمار شجرة المعرفة ، التى قدمت ثمرة منها لحواء وآدم من قبل .. دعنا نتفاهم : أنت تريد أن تتصر . وأنا أيضاً أريدك أن تتصر ، على يدى !!

## إن الشيطان يحب جداً عمل المرشد ..!

فإن لم يقبل البعض إرشاداته ، فعلى الأقل يدخل معهم فى حوار . وفى هذا الحوار يحاول أن يدخلهم فى ميدانه . نعم ما أحلى الحوار بالنسبة إلى الشيطان ... وحواره كله شباك ...

فلما رأى السيد المسيح وحيداً مع الآب على الجبل ، قال في نفسه: هلم بنا نشخله .. نقطع تأملاته . ونحاول أن ننزله من مستوى الإلهيات والسماويات، إلى الأرضيات ، أو إلى أى مستوى آخر، ولو بدا من الظاهر روحياً !!

المهم أنه لا يتفرغ للجلوس مع الآب .. نشغله بالخبز ، بالمناظر الروحية ، بكل ممالك الأرض ومجدها ...

وكانت الشيطان خبرة سابقة مع آدم وحواء، حينما شعلهما بالشجرة الشهية للنظر ، وبالثمرة الجيدة للأكل ، وبالمعرفة: معرفة الخير والشر، وبالمجد الذي يصيران فيه مثل الله ...!



على أن الجرأة التى بها تقدم الشيطان لمحاربة المسيح ، كان لها سببان : أولهما إخلاء السيد لذاته .

ولم يكن اخلاؤه لذاته هو فقط حينما تجسد "وأخذ شكل العبد، وصار في الهيئة كإنسان" (في ٢: ٧). وإنما هذا الإخلاء كان سياسة عامة انتهجها إلى وقت صعوده إلى السماء.

بهذا الإخلاء تقدم إلى معمودية التوبة ، وهو غير محتاج إلى معمودية، ولا إلى توبة . بل بهذا الإخلاء هرب إلى مصر فى طفولته من وجه الملك هيرودس . وبهذا الإخلاء سمح للكتبة والفريسيين أن يجادلوه وأن يتهموه . وسمح لرؤساء الكهنة أن يحاكموه .. وبهذا الإخلاء جربه الشيطان .

كننك منح للشيطان مبدأ تكافؤ الفرص.

منحه الفرصة أن يجربه كما يشاء ، وأيضاً أن يختار مكان التجربة ، سواء على جبل التجربة ، أو على جناح الهيكل ، أو على جبل عال .. كل ذلك لكى لا يقول الشيطان: لو أننى مُنحت الفرصة لأجربه، لأمكننى أن أنتصر عليه ...

جرّبه وهو يعرف قوته ، ولا يعرف فيه أية نقطة ضعف . ولكن الشيطان شغوف بتجربة الأقوياء .



المسألة التى كاتت تحير الشيطان هى بنوة المسيح لله. العبارة التى سمعها وقت العماد (مت ١٧) . والتى سمعها أيضاً وقت البشارة بميلاده .

وذلك حينما قال الملاك للعذراء "الروح القدس يحل عليك، وقـوة العلىّ تظللك . لذلك فالقدوس المولـود منـك يدعـى ابـن اللـه" (لـو ١ : ٣٥) .

ولكن بشرى الميلاد هذه ، غطى عليها أمران :

أولهما : ميلاده في مزود بقر من أم فقيرة ...

والثناني هربه إلى مصر . وليس من المعقبول – في فكر الشيطان – أن ابن الله يكون فقيراً وأن يهرب !

أما الشهادة له بأنه ابن الله – في المعمودية – فيغطى عليه أنه جوعاناً؟! إنه أمر جوعاناً؟! إنه أمر

يثير التساؤل ...

وهنا ارتبك الشيطان .. وأراد أن يتأكد : لو كان هو ابس الله ، فيجب بذل كل الجهد حتى لا يتم الفداء على يديه. ولو كان ابن الله، فكيف يجوع : ولماذا لا يبعد الجوع عن نفسه ؟

إذن فليتقدم ويسأل لعله يفهم ! ولا مانع من أن يقدم أفكاره ويرى ماذا تكون النتيجة .. ويحاول أن يختبر هذا الذي أمامه، ليرى ما هو عنصره ، وهكذا كانت التجربة الأولى وهى تجربة الخبز .

يقول الإنجيل عن المسيح أنه جاع أخيراً (لو ٤: ٣) "جاع أخيراً، فتقدم إليه المجرب" (مت٤: ٢، ٣).

لائتك أنه كان جوعاً من نوع قاسِ غير عادى ...

طبيعى أن فترة الأربعين يوماً ، كانت كلها جوعاً . ولكن الجوع فى نهايتها، كان قد وصل إلى قمته، وصار جوعاً لا يُحتمل.

وهذا الجوع يدل على أن ناسوته كان مثلنا قابلاً للجوع . كما يدل أيضاً على أن لاهوته لـم يمنع الجوع عن ناسوته . ذلك لأن السيد المسيح كان قد اتخذ مبدأ ثبت عليه ، وهو أنه :

قرر أن لا يستخدم لاهوته لأجل راحة ناسوته .

فلاهوته لا يمنع عن ناسوته التعب ولا الألم، ولا الجوع ولا

العطش .. وإلا فإن التجسد يكون صنورياً أو شكلياً ، حاشا . لذلك فهو على الصليب أيضاً قال "أنا عطشان" (يو ١٩: ٢٨) .

وهنا على الجبل قيل إنه جاع .. نلاحظ إنه في صوم القديس بطرس الرسول قيل عنه إنه "جاع كثيراً واشتهى أن يأكل" (أع ١٠: ١٠) . أما بالنسبة إلى السيد المسيح ، فلم يُذكر أنه اشتهى أن يأكل.. وهنا تقدم له الشيطان وقال له : إن كنت ابن الله، فقل أن تصير هذه الحجارة خبزاً (مت ٤: ٣) .

" إن كنت .. " عبارة تحمل الشك .

إما أنه – أى الشيطان – فى شك من هذه البنوة ، وهذا هو المعنى الأكثر إحتمالاً، وإما أنه يريد أن يقدم هذا الشك لسامعه .

أو هو يقدم الشك لهذا الصدائم ، لكى يعالج شكاً لـه هـو – أى الشيطان – في قلبه :

أين محبة الآب ، حتى يترك الابن فى جوع ، على الجبل وحده، وأين سلطان الابسن؟ ألا يستطيع أن يحول الحجارة إلى خبز ويأكل؟.. إن الشك والتشكيك هما من طبائع الشيطان .

وضع هذا بالمثل قديماً أمام آدم وحواء .. لو كان الله يحبكما ، فلماذا يمنعكما عن المعرفة ؟! "هل حقاً قال لكما الله .. " (تك ؟: المادا يمنعكما عن المعرفة ؟! "هل حقاً قال لكما الله .. " (تك ؟: الله ك). ومن جهة الموت، "لن تموتا" . كله أسلوب تشكيك. إن الشك

عكس الإيمان . والشيطان ضد الإيمان .

وهنا يسأل عن بنوة المسيح لله . ويقيناً إنه لا يقصد البنوة العامة التى لجميع المؤمنين .. بل البنوة التى تستطيع أن تحول الحجارة إلى خبز ..

أى البنوة التى لها القدرة على الخلق ، وايست البنوة التى نقول بها جميعاً "أبانا الذى فى السموات" .

ولا هى البنوة التى قال عنها الوحى الإلهى عما قبل الطوفان "رأى أولاد الله بنات الناس أنهن حسنات" (تك٢: ٢).

ولا هى البنوة التى قال عنها أشعياء النبى "فـــإنك أنـــت أبونـــا ... أنت يارب أبونا" (أش٦٣: ١٦) .

ولا هى البنوة التى قال فيها القديس يوحنا الحبيب فيما بعد عن المسيح "وأما كل الذين قبلوه، فأعطاهم سلطاناً أن يصيروا أولاد الله، أى المؤمنون باسمه" (يو ١: ١٢) . وأيضاً "انظروا أية محبة أعطانا الآب : أن نُدعى أولاد الله" (ايو ٣: ١) .

إنما هى البنوة القادرة على كل شئ، التى تستطيع أن تصنع المعجزات بمجرد أن تأمر . وهكذا قال للمسيح "قل أن تصير الحجارة خبزاً " .

لم يقل له: إن كنت إبن الله، يمكنك أن تصلى إلى أبيك

السماوى، فيحول لك الحجارة إلى خبز. وإنما قال له : قل أن تصير الحجارة خبزاً ..

# إذن فهو يسأل عن طبيعة المسيح ما هي ؟

ونفس السؤال قدمه إلى المصيح فيما بعد ، على لسان البعض "إن كنت إين الله، انزل من على الصليب" (مت٢٦: ٤٠) .

إن البنوة والصليب معاً ، هما اللذان يزعجان الشيطان في اجتماعهما ، لأنهما يحطمان دولته وكل تعبه ، سأل أحدهما في بداية استعداد المسيح لخدمته على الأرض . وسأل الآخر للمسيح، وهو في طريقه إلى عبارة "قد أكمل" (يو ١٩: ٣٠) .

هنا على جبل التجربة ، قال للسيد المسيح - وهو صائم وجائع: إن كنت ابن الله، قل أن تصير الحجارة خبزاً ".

وكان المسيح قادراً على ذلك ، ولكنه لم يفعل .



قال الشيطان للسيد المسيح "إن كنت إبن الله ، قبل أن تصير الحجارة خبزاً" (مت ٤: ٣) .

وهنا قدّم الشيطان مفهوماً للبنوة التي ترضى ذاتها باستخدام حقوقها وسنطتها ...



إنه لا يفهم البنوة التى تخلى ذاتها ، وتأخذ شكل العبد ، وتطيع حتى الموت ، موت الصليب (فى ٢: ٧، ٨) . لا يفهم البنوة التى تبذل ، بل التى تأخذ، و لا تقبل أن تجوع . تماماً مثل تفكير الإبن الكبير، فى خطيئته إذ قال لأبيه "ها أنا أخدمك سنين هذا عددها .. وجدى لم تعطنى قط، لأفرح مع أصدقائى" (لو ١٥: ٢٩) .

ولكن السيد المسيح لم يطلب لنفسه حقوقاً كابن! ..

وهنا أعجب من الذين يقولون لكل مؤمن مبتدئ يجب أن تطالب

بحقوقك كابن ووريث وشريك مع المسيح !!

من نحن الذين نطالب لأنفسنا بحقوق ، بينما الابن الوحيد للأب السماوى المساوى له فى الجوهر ، رفض أن يستخدم حقوقه الطبيعية كابن، أو رفض استخدام طبيعته كابن ، أو أقنومه كابن . حقاً ، كان جاداً فى إخلائه لذاته .

كان بإمكانه أن يحول الحجارة إلى خيز ، بسل أن يقدم الضيز، حتى بدون حجارة ، كما في معجزة اشباع الجموع .

استطاع أن يخلق الخبز ، الذي أشبع خمسة آلاف والذي امتلأت بما فضل منه إثنتا عشرة قفة (مر ٦: ٣٥- ٤٤). وفعل نفس الوضع في معجزة إشباع الجموع الأخرى من السبع خبزات (مر ٨: ٢- ٩).

فعل ذلك من أجل غيره ، ونيس من أجل نفسه .

وكان الدافع هو الإشفاق . إذ قال لتلاميذه في ذلك " إنى أشفق على الجمع ، لأن لهم الآن ثلاثة أيام يمكثون معى وليس لهم ما يأكلون . وإن صرفتهم إلى بيوتهم صائمين ، يخورون في الطريبق " (مر ۸: ۲، ۳) .

إذن بإمكانه أن يوجد الخبز ، ولو يخلقه خلقاً . ولكنه لـم يفعل. فلماذا ؟ أولاً: لأنه كما قلناً ، كان قد وضمع مبدأ لنفسه أنمه لا يستخدم لاهوته لأجل راحة ناسوته .

ثانياً: لأنه لا يليق به أن يسمع لمشورة الشيطان، كما فعلت حواء وآدم من قبسل وهذا يذكرنا بقصة قيلت عن القديس أنطونيوس الكبير: إن الشيطان أيقظه ذات ليلة من النسوم لكي يصلى ولكن القديس رفض مشورة الشيطان ، حتى لو اتخذت اسلوباً روحياً وقال له "إنى أصلى متى أريد ولكن منك أنت لا أسمع ... " .

ثالثاً : إن الشيطان لا يمكن أن تكون له نية سنيمة في أية مشورة يقدمها ..!

فهو لم يقل ذلك إشفاقاً على السيد من الجوع . وإنما كان يريد أولاً أن يعرف طبيعته هل هو ابن الله حقّاً؟ لا ليؤمن به، بـل ليحارب الإيمان به ، ويحارب رسالته في القداء .. كما كان يريد أن يتدرج في التجربة . وكيف ؟



يمكن يتحويل الحهارة إلى خبز ، أن يتبعه الناس كمصلح اجتماعي يشبعهم ، وليس كمخلص يفديهم .

وكأنه يقول للسيد: إنك لا تريد أن تستخدم الخبز لأجل نفسك ، لتشبع من جوع . حسناً تفعل . ولكن ما أسهل أن تستخدم الخبز لأجل نشر ملكوت الله . وهذا حل سهل. فقل أن تصدير الحجارة خبزاً .

هوذا العالم كله يحتاج إلى الخبز .. العالم كله يجرى وراء - لقمة العيش - فلو حولت الحجارة إلى خبز، سوف تصدير مصلحاً إجتماعياً، تكفى إحتياجات الناس المادية .

وإذ تشبع النباس ، يلتفون حولك ، وبهذا يمكنك أن تودى رسالتك .. وتسهل مهمتك .

ولكن السيد المسيح رفض هذا الطريق السهل .. إنه جاء يدعو إلى مملكة روحية، طريقها أيضاً طريق روحى، ليس هو طريق الخبز المادى وإنما كل كلمة تخرج من فم الله ...

إن السيد المسيح لم يأت لكى تكون بطون النباس ملأنة ، إنما لكى تكون تكون النباس ملأنة ، إنما لكى تكون قلوبهم نقية ، وأرواحهم ملتصقة بالله .

إنه يعرف حاجة الناس إلى الخبز ويعطيهم إياه ، لكنه لا يجعله هذفاً لهم . بل يقول لهم : اطلبوا أولاً ملكوت الله وبره .. ثم هذه كلها تزدادونها " (مت٦: ٣٣) .

لهذا قال للناس "لا تهتموا بما تأكلون وبما تشربون .. الحياة

أفضل من الطعام " (مت٦: ٢٥) . " يـا قليلــي الإيمـــان .. أبوكــم السماوى يعلم أنكم تحتاجون إلى هذه كلها" (مت٦: ٣٢) .

وقال لهم أيضاً " اعملوا لا للطعام البائد ، بل للطعام الباقى الـذى للحياة الأبدية" (يو 7: ٢٧) .

السيد المسيح لا يريد أن يتبعه الناس من أجل الخبز ، إنما حباً للملكوت .. وكانت مشورة الشيطان هي التركيز على الخبز ! وإن أحبوا الملكوت ، وجاعوا من أجله وعطشوا ، حينئذ سيمنحهم كل احتياجهم المادى ، دون أن يطلبوا ، كذلك فإن الخبز ، الذى هو رمز للمادة لا يجوز أن يكون هدفاً لحياتهم .. هذا نتذكر أمثلة خاطئة .

إن الشيطان لا يقترح أبداً للخير . ولا يجوز السماع لـه ، مهما بدا اقتراحه خيراً .

ولكنه هنا ، كان يقصد ما هو أخطر . فماذا يقصد ؟



إن استخدم السيد المسيح لاهوته من أجل التخلص من ألم الجوع ، فالتدرج الذي يريده الشيطان هو أن يتخلص المسيح بلاهوته من كل ألم، بما في ذلك آلام الصلب . ويتحول التجسد

# والقداء إلى شكليات ...

أما السيد المسيح فاستطاع أن يبت في الموضوع من أوله . ولم يستخدم لاهوته مطلقاً لأجل راحة ناسوته . لا على جبل التجربة، ولا على الصليب، ولا كل فترة تجسده على الأرض . وهكذا جاع وعطش وتعب ونام . وتصبب عرقه كقطرات دم (لو ٢٢: ٤٤) ... إذن لم تكن التجربة هي مجرد استخدام لاهوته لمنع الجوع ، إنما لمنع الفداء كلية . لأنه لو لم يتألم لأجلنا، ما كان فداء .. بل لتحول الأمر إلى خدعة كبرى

لكن السيد المسيح كما جاع على جبل التجرية، كذلك فإنه على الصليب قال أنا عطشان (يو ١٩: ٢٨) .

كان ناسوته يدفع الثمن كله .. وكانت نار العدل الإلهى تشتعل في المحرقة ، حتى تحولها إلى رماد (٢٦: ١٠) . من أجل هذا قال: "إنهى إلهى، لماذا تركتنى" (مت٢٧: ٢٤) . أى أن لاهوته تركه للألم ، لم يتدخل لمنع الألم عنه ، ليتم الفداء . إن السيد المسيح يمكن أن يستخدم لاهوته من أجل راحة الناس، وليس من أجل راحة هو ...

وهكذا كان يشفى المرضى ، ويطهر البرص ، ويفتح أعين العميان، ويخرج الشياطين من المصروعين .. يجول يصنع خيراً.. ولكن لا يستخدم المعجزة ليشبع جسده ...

# \* \*

لقد رفض السيد المسيح استخدام معجزة الخبز لأجل نفسه . ورفض أيضاً استخدام الخبز للكرازة ونشر الإيمان . فهذا هبوط بمستوى وسائل الإيمان . فالإيمان يتعلق بالروح والقلب والفكر . وليست وسيلته الجسد والطعام .

إنه يمكن أن يقدم الخبز بدافع الحب والإشفاق عليهم كجياع . ولكن ليس ثمناً للإيمان !

كان الشيطان يهدف في إستخدام الخبز لنشر الإيمان ، إنما يغرى بسهولة الخدمة .

إنه فيما يتحدث عن الخبز، إنما يريد أن يُلبس المادة ثوباً روحياً من حيث أهميتها في جذب الناس ونشر الملكوت. فتصبح الخدمة سهلة وأكثر قبولاً! وكأنه يقول الله ملاتم الدنيا خبزاً، لأحبكم الناس وساروا وراءكم، فينتشر الملكوت، ويقبل الناس الإيمان.

ولكن هذا الأمر كانت له مساوئه بلاشك . فإن الذين يقبلون إلى الإيمان عن طريق الخبز ، لاشك أنهم سيتركون الإيمان إذا انقطع الخبز عنهم !

كذلك فإن السيد رفض فكرة سهولة الخدمة ..

فالذى يتعب فى نشر الملكوت ، إنما يدل على محبته للملكوت وبذله من أجله ، وسوف يكافئه الرب على بذله وجهده "وكل واحد سيأخذ أجرته بحسب تعبه" (اكوس: ٨) . و لابد أن يحمل كل إنسان صليبه فى طريق الملكوت (مت١٠: ٣٨) (مت١٦: ٢٤) .

أما من جهة رد المسيح على تجربة الخبز ، فهى أنه قال للشيطان :

مكتوب: ليس بالخبز وحده يحيا الإنسان ، بل بكل كلمة تخرج من قم الله (مت ٤: ٤) .

إنه لم يرد على الشيطان رداً مباشراً .

لم يرد على عبارة "لو كنت إين الله" . لم يقل للشيطان : ما هدفك من السؤال ؟ لماذا تسأل ؟ هل أنت في شك؟ ولماذا تحتاج إلى معجزة بينما أنت قد رأيت المعجزة وقت العماد وسمعت شهادة الآب وشهادة يوحنا ؟

وبالمثل ، لم يرد أيضاً على اقتراح تحويل الحجارة إلى خبز . إن الشيطان يريد أن ينقله بالحديث عن الخبز ، إلى ميدانه المادى . فتجاهل المسيح هذا ، ونقله إلى الميدان الروحى .

نقله إلى الطعام الروحي الذي تحيا بــه الأرواح ، فقــال لــه

"مكتوب ليس بالخبز وحده يحيا الإتسان، بل بكل كلمة تخرج من فم الله" .

إن الطبيعة البشرية ليست مجرد جسد ، بل هي جسد ، وأيضاً روح. فإن كان الجسد يحتاج إلى الخبز، فالروح تحتاج في فدائها إلى كل كلمة تخرج من فم الله ... وهنا أيضاً وضع الرب أمامنا غذاء للروح هو الكتاب المقدس .

أما بالنسبة إلى الشيطان ، فكأن الرب يوبخه بطريقة هادئة وهى: لماذا تركز على الجسد والخبز ، وتتسى الـروح ، بينما أنـت د - ح ؟!

ثم هل يليق بنا أن نتكلم عن النسيز وعن طعام الجسد ، بعد أربعين يوماً من الصوم والإنفراد مع الآب ؟!

أين هى ثمرة الصوم إنن ؟! أتريده صوماً بلا ثمر؟! أم تريد أن تعكر روحياته بالحديث عن الخبز !! فلنحوّل الحديث إذن إلى الروحيات ، لأن الحديث عن الخبز والجسد لا مجال له معى .

موضوع الخبز والمادة والجسد ، سدّ المسيح أبوابه أمسام الشيطان . ولم يفتح له مجالاً للحديث فيه .

لم يشأ السيد المسيح أن ينزل إلى هذا المستوى المادى . وهكذا أسكت الشيطان ، إذ أوقفه أمام مستوى روحى . معطياً لنا درساً أن

نسد الأبواب أمام الشيطان في كل موضوع غير روحي يقترحه . إننا لسنا ملزمين أن نتناقش معه في أي موضوع يعرضه . بل ينبغي أن نسكته . فلا يستمر أو يتمادى في موضوع مادى ، بأن نحول كلامه أو أفكاره إلى موضوع روحي .

أما الآية التى قالها السيد المسيح ، فقد اقتبسها من سفر التثنية (تثه: ٣) . وتحمل دروساً روحية لنا :

١ - نتذكر الأباء والأمهات الذين يكون كل اهتمامهم لطعام
 أبنائهم وتربية أجسادهم ، دون أن يهتموا مطلقاً بأرواحهم .

كما لو كانوا قد أنجبوا أجساداً فقط بدون أرواح ، شاعرين أن واجبهم الأساسى همو إطعام هؤلاء الأولاد .. وفى سبيل ذلك قد يمنعونهم عن الصوم خوفاً على صحتهم الجسدية ..

۲ – مثال آخر : مكاتب الخدمة الإجتماعية في الكنائس ، التي
 تبذل كل جهدها في إطعام الفقراء ، دون أي إهتمام بأرواحهم ...

٣ - مثال ثالث: وهو أنه بسبب الإهتمام بالخبز يكسرون وصايا الله. قد لا يدفعون العشور ولا البكور ولا كل حقوق الله فى أموالهم ، لأنهم محتاجون إلى هذه النقود من أجل لقمة العيش .

وقد يشغلون أنفسهم مشغولية تأخذ كل الوقت من أجل الحصـول على أجور أضافية لازمة للقمة العيش .. وهكذا يمنعون أنفسهم عن الكنيسة والإجتماعات والقراءات والتأمل والخلوة وكــل الوســائل الروحية في سبيل الحصول على المال .

كل هؤلاء يقول لهم السيد المسيح ليس بـالخبز وحــده يحيــا الإنسان .

وهنا يضع أمامنا السيد المسيح أسلوباً روحياً في محاربة الشيطان وهو :

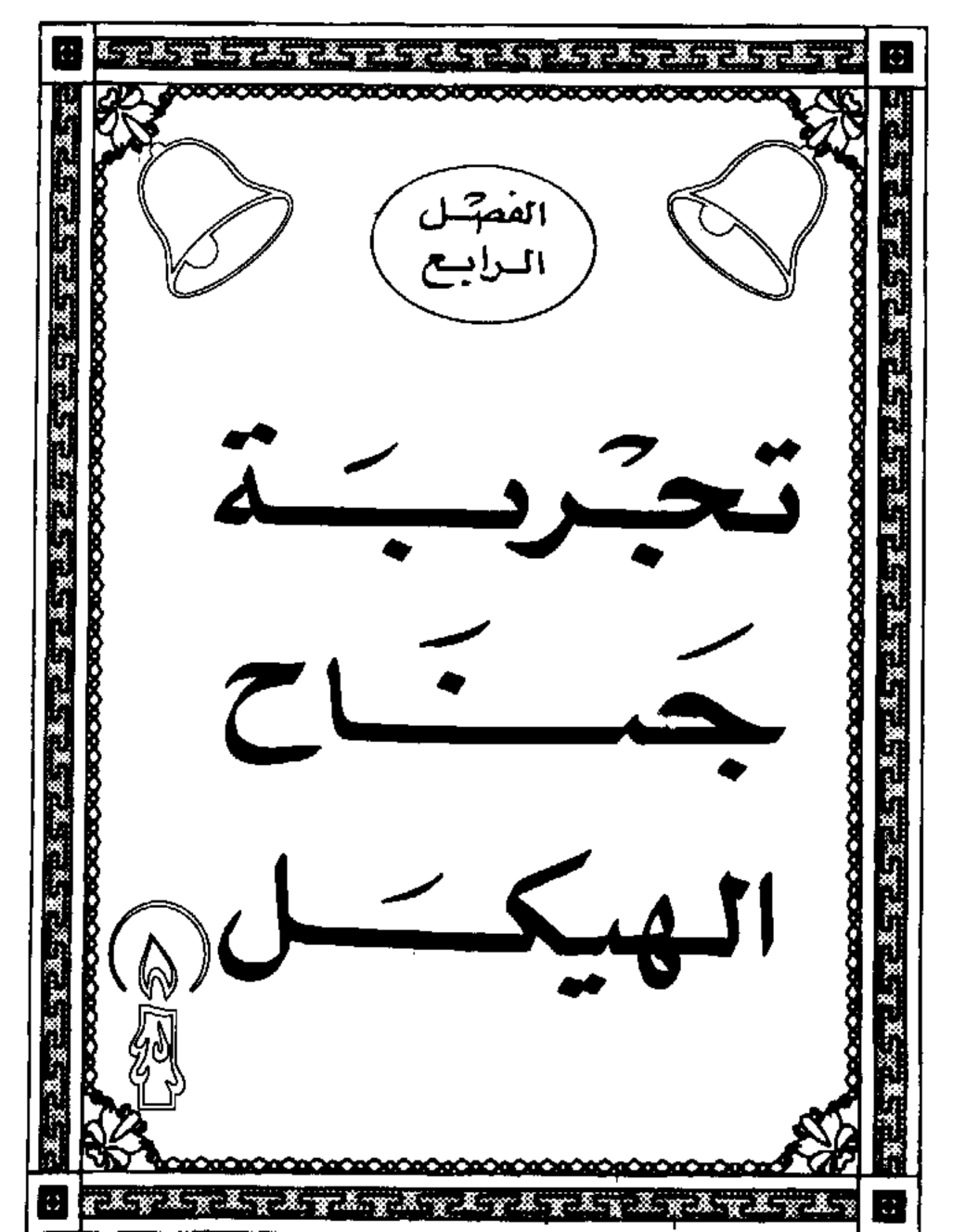
الرد على المحاربة بآية:

جميل أن ترد على الشيطان بآيات من الكتاب ، لأن "كلمة الله حية وفعالة وأمضى من كل سيف ذى حدين " (عب ٤: ١٢) .

لذلك إن كنت محارباً بالغضب ، اجمع كل الآيات التي هي ضد الغضب وضعها في ذهنك ، واحفظها ، ورددها كلما حوربت .. وإن كنت محارباً بأخطاء اللسان افعل هكذا أيضاً . وكذلك في كل حروبك الروحية .

المسيح رد على الشيطان بآية فأسكته .

لذلك انتقل الشيطان إلى تجربة أخرى محاولاً أن يستخدم الآيات أبضاً .



هنا كان ميدان الحرب في المدينة المقدسة وعلى جناح الهيكل.

حیث قال له الشیطان "إن كنت إین الله، فاطرح نفسك إلى أسفل. لأنه مكتوب إنه یوصى ملائكته بك. فعلى أیدیهم یحملونك، لكى لا تصطدم بحجر رجلك " (مت ٤: ٢) ...

مازالت مشكلة الشيطان قائمة "إن كنت إبن الله" ومازال المسيح لا يجيبه عليها!!



عجيب هو الشيطان، فهو يمكن أن يحارب في كل مكان ، بكل جرأة ، حتى في المدينة المقدسة ، وعلى جناح الهيكل ! إنه مستعد أن يدخل إلى الكنيسة ويحارب . الناس يذهبون إلى الهيكل للبركة،

أما هو فيذهب إليه ليغرى ويعثر ...

لذلك كن حريصاً منه ، حتى في المواضع المقدسة ، وحتى في الأوقات المقدسة كالصوم .

إنه يهوى جداً أن يدنس كل ما هو مقدس . وله جرأة عجيبة، بل له استهانة عجيبة بالمقدسات . وهو مستعد أن يجرب في وقت الصلاة، وفي وقت الخدمة ، وفي وقت الخلوة المقدسة هي شهوته التي يريد أن يلتهمها ويحطمها .

لقد حارب آدم وحواء ، وهما في الفردوس وحارب اللـص الشمال وهو إلى جوار المسيح . كما حارب إمرأة لوط ويدها في يد الملك .

وقدم تجربته ضد أيوب ، وهو واقف أمام الله. وكمانت الخطايا التى أسقط فيها أو لاد عالى الكاهن فى مكان الذبائح ، وعند باب خيمة الإجتماع (١صم٢: ١٣، ٢٢).



وبالنسبة إلى السيد المسيح ، شاء الشيطان أن تكون تجربته هذه على جناح الهيكل . فماذا كانت صورة التجربة ؟ شرحها كالآتى : إلى نفسك من جناح الهيكل ، فتحملك الملائكة على أيديهم.

وكل الذين في الهيكل يسرون هذا المنظر العجيب، فتبهرهم ويقولون: هذا حقاً هو المسيا النازل من السماء محمولاً على أيدى الملاكة. وهكذا يؤمنون وتنشر ملكوتك يسهولة !!

هذه هى الوسيلة السهلة التى تحتاج إليها. فهل تظن أن الناس يؤمنون بمولود فى مزود بقرع أو بمصلوب على خشبة؟! .. إنما أنا أقدم لك الوسيلة السريعة الفعالة ...

فهل تری نصیحة أخلص من هذه ؟! وهل تری نصباحة أذکی من هذه ؟!

ولكن المسيح ما جاء ليبهر الناس بالمعجزات ، إنما جاء لكى يفديهم بدمه ولا يسمح للشيطان أن يبعده عن طريق القداء ...

إنه لم يأتِ لكى يكسب إعجاب الناس ، إنما لكى ينقى قلوبهم ، ويغرس فيهم الإيمان .

ليس إنبهارهم به هو هدفه ، إنما هدفه هو خلاص نفوسهم . كما أن إظهار قوته لم يكن هـو هدف تجسده ، بـل حمـل خطايـاهم ومحوها بالدم الكريم ..

إن الشيطان يريد بالتجرية أن يبعد المسيح عن طريق الصليب.

ويحوله إلى إعجاب النباس بالمنباظر والمعجزات . هذه همي

شهوة الشيطان وشهرة الشيطان في استخدام المناظر والمجد الباطل والمديح وإعجاب الناس. أما الخلاص، فيبعد الناس عن التفكير فيه. وأراد إيعاد المسيح عنه أيضاً.

ولو أتيح له على فرض المستحيل أن يقوم برسالة، لكــان يعجبــه أن يأتى على سحابة ، وفى هيئة ملاك من نور (٢كو ١١: ١٤) .

وفى آخر الزمان سوف يساعد إنسان الخطية ضد المسيح Anti Christ بقوة آيات وعجائب وآيات (٢تس٢: ٩) . لكى يجذب بها إعجاب الناس ، فيؤمنون به ويرتدون عن المسيحية !!

طريق المناظر وإبهار الناس طريق سلهل ومبهر، ولكن المسيح قد رفضه .

إنه يعمل المعجزات كعمل محبة لمريض يحتاج إلى الشفاء ، أو مصروع يخرج منه الشيطان الذي يصرعه ، أو إشفاقاً على أم فقدت وحيدها .

ولكنه يرفض المعجزات لأجل الفرجة وحينما طلب منه اليهود هذا الطلب أجابهم "جيل فاسق وشرير يطلب آية ولا تعطى لـه إلا آية يونان النبى" (مت١٢: ٣٩). وهكذا رفض المنظر، وأعطاهم صورة عن موته، ودفنه ثلاثة أيام.



كان الشيطان في تجربة الخبز قد قال للسيد المسيح: "إن كنت ابن الله، فقل أن تصير هذه الحجارة خبزاً" (مت: ٣). إنها عبارة لم يقلها لأى بشرى من قبل. وكان لها عمقها وأهدافها كما شرحنا. وإذا بالسيد يوقف الشيطان أمام آية من الكتاب. أمام كلمة خرجت من فم الله" (تث ٨: ٣).

وهنا عدل الشيطان أسلوبه: مادمت تجيب بكلم الله، فسأحاربك أيضاً بكلام الله!!

لعنا إذن نلتفت جيداً إلى هذا الخطر فى بعض الحروب الروحية، التى لا يستخدم فيها الشيطان أسلوب أهل العالم ، وإنما قال له "إن كنت ابن الله ، فاطرح نفسك إلى أسفل . لأنه مكتوب إنه يوصى ملائكته بك . فعلى أيديهم يحملونك لكى لا تصدم بحجر رجلك " (مت ٤: ٢) .

وهنا تبدو مشكلة بنوة المسيح لله لا تزال تشغل بال الشيطان بالدرجة الأولى ...

تماماً كما قال من قبل " إن كنت ابن الله ، قل أن تصير

الحجارة خبزاً "، ظل بهذا السؤال يتابع المسيح حتى إلى الصليب "إن كنت ابن الله، انزل من على الصليب" ...

وهنا يقول " إن كنت ابن الله، الق نفسك من على الجبل، فتحملك الملائكة "فماذا كان يقصد بهذه التجربة ؟ لعله يقصد الآتى: إن ألقى نفسه من الجبل ومات ، أكون قد تخلصت منه ! أما إن حملته الملاكة ، فتكون بنوته لله قد اتكشفت .

وحنيئذ أحارب موضوع الفداء الذى جاء من أجله ليخلص به البشر !! وتتعدل الخطة في محاربته .



نلاحظ في استخدام الشيطان لآيات الكتاب أنه يخادع ، و لا يذكر الآية سليمة .

فهذه الآية لم تذكر مطلقاً في مناسبة إلقاء الإنسان لنفسه من على الجبل وهذا واضح من نـص الآية الذي هو: "لا تدنو ضربة من مسكنك (من خيمتك) لأنه يوصى ملائكته بك، لكى يحفظونك في كل طرقك . وعلى أيديهم يحملونك، لئلا تصطدم بحجر رجلك" (مز ٩١٠ - ١٠) .

وهنا لم يذكر الشيطان الآية في مناسبتها ، كما حذف أجزاء

منها لكى تتمشى مع التجربة التي يريدها .

فالحديث هذا ليس عن جيل ، يلقى شخص نفسه منه . إنما عن خيمتك وطرقك ، فيما أنت سائر .

ويمكن أن تؤخذ بمعنى روحى بعيد تماماً عـن الإلقاء مـن الجبل.. بل يبدو أن الآية عكس ما يقصده الشيطان .

# **A A**

الكتاب لا يقول هنا: إلقِ نفسك من الجبل فتحملك الملائكة ، أى أن تسعى بنفسك إلى التجربة ، وترى ماذا يفعل الله ...

بل يقول الكتاب: إن الله يمنع التجربة من أن تصل إليك . وإن وصلت إلى مسكنك يرسل ملائكته لتحفظك في سائر طرقك .

إذن الشيطان هنا يستخدم الآيات بطريقة شيطاتية .

يطبقها على غير المقصود منها ، ويقولها فى غير مناسبتها ويحذف ما يريد لتتفق مع أغراضه ، ويحاول أن يفسرها تفسيراً ملتوياً . خاطئاً . . كمن يقص ألفاظ الآية قصاً ويفصلها تفصيلاً لكى تنطبق على وضع معين ...

بهذا الوضع استخدم الشيطان آيات الكتاب ، بتفسير خاطئ ، لنشر البدع والهرطقات . ما هى الشكوك التى قدمتها الأريوسية ؟ هى مفهوم خاطئ لبضع آيات . بل حتى البدع الحديثة فى جيلنا ، تقدم أيضاً آيات من الكتاب . فلا يخدعك الشيطان بشئ من هذا كله . واسأل عن المفهوم السليم للآية :

## **A A**

الشيطان يحفظ آيات من الكتاب ولكنه ليس عالماً من علماء الكتاب !

فالعالم ليس هو الذي يحفظ الآية ، وإنما هو الذي يفهم الآية فهماً سليماً يتمشى مع روح الكتاب كله . وما أجمل قول الرسول في ذلك وما يشبهه :

"الحرف يقتل ولكن الروح يحيى " (٢كو٣: ٦) .

إن اليهود حينما حاربوا المسيح في موضوع تقديس السبت، واعتبروه نقاضاً للسبت لأنه يجرى فيه معجزات شفاء وإقامة موتى وفتح أعين عميان .. إنما كانوا يعتمدون على آية من الكتاب تقول "اذكر يوم السبت لتقدسه .. لا تعمل فيه عملاً ما" (خر ٢٠: ٨، ١٠) (تثه: ١٢، ١٤) .

إن المشكلة ليست في الآية ، وإنما في المفهوم الخاطئ للآية... وانشيطان مستعد أن يقدم مقاهيم خاطئة كثيرة ، ويستخدم

آيات الكتاب لكي يضل الناس.

أو لكى يثير شكوكاً ، أو لكى يعقد النساس ويضعهم أمام مستويات أعلى من مقدرتهم . كأولئك الفريسيين الحرفيين الذين كانوا يحزمون أحمالاً تقبلة عسرة الحمل ، ويضعونها على أكتاف الناس ، وهم لا يريدون أن يحركوها بالصبعهم" (مست٢٣: ٤) . وهكذا اعلقوا ملكوت السعوات قدام الناس . فلا هم دخلوا ولا جعلوا الداخلين يدخلون (مت٢٣: ١٢) .

إن حرفية استخدام آيات الكتاب هي حرب مشهورة من حروب الشياطين .

# **A A**

على أن هناك حرباً أخرى خاصة بامعتخدام الآيات ، وهلى طريقة أتصاف الحقائق ، حيث يستغدم المحساري آية واحدة ويترك باقى الآيات المتعلقة بالموضوع ، التلى لا يتكامل المعنى بدونها .

ولقد حدثتكم من قبل عن خطورة استخدام الآية الواحدة في مقدمة كتاب الخلاص في المفهوم الأرثوذكسي . وذلك لأن الكتاب ليس هو مجرد آية إنما هو كتاب ...

فكلما تقدم لك آيــة لإثبـات عقيدة أو مفهـوم روحــى .. فاستخدم

نفس جواب المسيح : مكتوب أيضاً :



الستخدم هذا الأسلوب ، سواء في الأمور الروحية ، أو فسى الأمور اللاهوتية والعقيدية أيضاً . كما قال لنا الرسول "بما يعلمه الروح القدس قارنين الروحيات بالروحيات "(اكو ۲: ۱۳) .

افإن أراد العدو إخراجك عن وداعتك ، وقال لك مكتوب :
 عظ، وبخ، انتهر (٢تي٤: ٢) .

قل له: إن القديس بولس الرسول قد قال هذه العبارة للقديس تيموثاوس الأسقف، لرجل من رجال الكهنوت والرعاية مسئول عن هداية الناس . ومن أنا حتى أضع نفسى موضع القديس تيموثاوس؟ هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى :

مكتوب أيضاً : من هو حكيسم وعالم بينكم ، فلير أعماله بالتصرف الحسن في وداعة والحكمة (يع٣: ١٣) .

ووداعة الحكمة نستخدمها في هداية الناس بدلاً من التوبيخ والإنتهار الخاصين بأصحاب السلطان . ولذلك مكتوب أيضاً " أيها الأخوة إن انسبق إنسان فأخذ في زلة ، فاصلحوا أنتم الروحانيين مثل هذا بروح الوداعة ، ناظراً إلى نفسك لئلا تجرب أنت أيضاً (غل٦: ١) .

إذن ليس التوبيخ أو الإنتهار هو الطريق الوحيد لإصلاح الأخرين، إنما هناك روح الوداعة ، ووداعة الحكمة كما هو مكتوب. ولننظر إلى بولس الرسول الذى قال : عظ وبخ انتهر، لنرى كيف كان هو نفسه ينتهر .

مكتوب أيضاً عن القديس بولس أنه قال الذلك اسهروا، متذكرين أننى ثلاث سنين ليلاً ونهاراً ، لم أفتر عن أن أنذر بدموع كـل أحـد" (أع٠٢: ٣١) .

هذه هى الطريقة التى كان ينذر بها والتى كان بها يعظ ويوبخ.. "بدموع" وهذه الدموع كانت تشعر من يسمعه بمقدار محبت وحرصه على خلاص نفس من يوبخه . إذن لم يكن يوبخ بقسوة أو بعنف أو بأسلوب جارح أو شديد .

### **A A**

بهذا المكتوب أيضاً ، يمكننا أن نفهم المعنى الروحى "قارنين الروحيات بالروحيات" .

۲- وإن قال لك العدو: مكتوب أن موسى النبى لما أبصر العجل والرقص ، حمى غضبه وطرح لوحى الشريعة من يديه وكسرهما في أسفل الجبل (خر٢٢: ١٩). فلماذا لا تغضب مثله للحق؟

عليك أن تجيب بأن موسى كان نبى الله ، وكان له سلطان أن يغضب على الشعب ليصلحه . كما أن الأمر كان خطيراً جداً، وهو أن الشعب كله صنع له عجلاً ذهبياً ليعبده قائلاً : "هذه هى آلهتك يا إسرائيل التي أصعدتك من أرض مصر " (خر ٣٢: ٨) . حتى أن الرب نفسه غضب على الشعب وأراد إفناءه . هذا من جهة . ومن جهة أخرى نذكر حقيقة هامة وهي :

مكتوب أيضاً عن موسى النبى "كان الرجل موسى حليماً جداً أكثر من جميع الناس الذين على وجه الأرض" (عد١١: ٣) .

وبلغ من حلمه فى هذا الحادث بالذات أنه وقف شفيعاً فى هذا الشعب أمام الله ، حتى لا يغضب الله عليهم ويفنيهم . كما حدث أيضاً وتشفع فى مريم أخته التى تقولت عليه ووبخها الله وعاقبها (عد١٢: ٩، ١٣) . وهذا من جهة موسى النبى ، والأمثلة كثيرة ولكن من جهة الغضب عموماً .

مكتوب أيضاً: " لا تسرع بروحك إلى الغضب. لأن الغضب يستقر في حضن الجهال" (جا٧: ٩) .

ومكتوب أيضاً لليكن كل إنسان .. مبطئاً في الغضب ، لأن غضب الإنسان لا يصنع بر الله" (يع ١: ١٩، ٢٠) . ومكتوب أيضاً لينزع منكم كل مرارة وسخط وغضب" (أف ٤: ٣١) .

ومكتوب "لا تستصحب غضوباً ، ومع صماحب سخط لا تجئ" (أم٢٢: ٢٤) . وما أكثر المكتوب عن الغضيب .

## **A A**

٣ - كذلك إن أتاك فكر أن تقيم نفسك معلماً لآخريان لأنه
 مكتوب "ويل لى إن كنت لا إبشر" (١٦و٩: ١٦) .

قل: أنا تلميذ أحتاج أن أتعلم، وليس أن أقوم بتعليم غيرى. أما هذه الآية فقد قالها بولس الرسول، الذى اختاره الرب نفسه لكى يبشر، لذلك قال: "قد استؤمنت على وكالة" (اكو ٩: ١٧). أما أنا فيمكننى أن أقول ذلك لو أننى أيضاً استؤمنت على وكالة!

لأنه مكتوب أيضماً : "لا تكونـوا معلميـن كشـيرين يــا أخوتــى، عالمين أننا نأخذ دينونة أعظم" (يع٣: ١) .

وعلل الرسول ذلك بقوله "لأننا في أشياء كثيرة نعثر جميعنا" (يع٣: ٢) . ومكتوب أيضاً "المعلم ففي التعليم" (رو١١: ٧) . فإن أقامتني الكنيسة للتعليم ، فهذا واجب لابد أن أؤديه . وحينئذ "ويل لي إن كنت لا أبشر" .

٤ -- وهكذا إن جاء العدو في مجال الشهادة لملرب . وقال لى أصمت ولا تفعل لأنه مكتوب : "ليصمت الحكيم في ذلك الزمان، لأن الأيام شريرة" . (عاد: ١٣) .

قل لنفسك : ليس هذا هو الوقت الذي يكون فيه الصمت فضيلة، لأنه مكتوب أيضاً "كمل أمر تحت السموات وقت. للسكوت وقت وللكلام وقت " (جا٣: ١، ٧) .

ومكتوب أيضاً "لا تخف. بل تكلم ولا تسكت" (أع١٠: ٩) .. اذن الأمر يحتاج إلى حكمة وإلى أفراز ، لنفهم ماذا يعلمنا الكتاب، وما هو مفهوم الآيات ، وجميل جداً ما قيل عن عمل الرب في الرسل "حينئذ فتح ذهنهم ليفهموا الكتب" (لو٢٤: ٤٥) .

استخدم نفس الأسلوب في العقيدة أيضاً . إن قرأت آية، قل
 مكتوب أيضاً ...

فإن قيل لك : مكتوب "آمن بـالرب يسـوع فتخلـص أنـت وأهـل بينك " (أع١٦: ٣١) ...

قل : مكتوب أيضاً "من آمن واعتمد خلص " (مر ١٦: ١٦) . ومكتوب أيضاً "إيمان بدون أعمال ميت" (يع٢: ٢٦، ١٧) .



نعود إلى تكملة تأملاتنا في النجربة على الجبل، فنقول إن السرب أجاب الشيطان : مكتوب أيضاً لا تجرب الرب إلهك (مت ٤: ٧) .

وهذه الآية مأخوذة من (تث٦: ١٦) .

الشيطان يريد أن السيد المسيح يجرب محبة الآب، فيرى هل إذا ألقى نفسه من على الجبل، يرسل ملائكته ليحملوه .

فأجابه : مكتوب أيضاً لا تجرب الرب إلهك ...

نلاحظ هذا أن السيد المسيح لم يصحح للشيطان منطوقه الخاطئ للآية ... فالشيطان يعرف تماماً أن استخدامه غير سليم لكلام الرب. إنما انتقل به إلى الإيجابيات، كما حدث في التجربة السابقة، إذ لم يناقشه في موضوع الخبز ، ولا في عبارة "إن كنت ابن الله" كما هذا أيضاً . وأنما رد بالتعليم الإيجابي السليم: لا تجرب الرب الهك ...

## **A A**

إن محبة الله ليست موضع شك ولا موضع إتبسات ، لكسى نجربه في أن يتبتها لنا بالعطايا والمنح ...

إننا واتقون من محبة الله ، حتى إن كنا في عمق التجربة والضيقة . لا نجربه بأن يرسل ملاكاً وينقذنا ، أو يصنع معجزة وينقذنا . حتى لو استمرت التجربة أو التعب ، فلا نشك أيضاً في محبة الله ، ولا نجربه بصنع العجائب من أجلنا لإثبات عنايته بنا !



١ - في حالة مرض : قد يرفض إنسان أخذ الدواء أو استشارة
 طبيب، ويقول : أنا تارك الأمر لله ليشفيني بدون واسطة .

كلا. لا تجرب الرب الهك. فهو نفسه قبال: "لا يحتاج الأصحاء إلى طبيب، بل المرضى" (مت٩: ١٢).

ومع أن هذه الآية قيلت في معنى روحـــى، إلا أنهـا تعنــى ضمنـاً موافقة الرب على احتياج المريض إلى طبيب .

ونلاحظ أن بولس الرسول وصف لتلميذه تيموثاوس علاجاً (اتى ٥: ٢٣) . ولم يكتف بمجرد الصلاة التى ذكرها الرسول (يع٥: ١٤) .

### \* \*

٢ - مثال آخر: تلميذ لا يذاكر! ويطلب من الله منحه النجاح بمعجزة. وإذا حدث أن الإمتحان لم يأت من الصفحات القليلة التى ذاكرها، يشك فى محبة الله وفى معونته! بينما الله دعانا أن نكون أمناء فى عملنا. ومن ذلك الأمانة فى المذاكرة.

# **A A**

٣ - مثال ثالث : إنسان يذهب إلى مكان معثر ، ويقول : الله

قادر أن ينجيني من السقوط !!

ويضرب أمثلة بالقديس ابراهيم الذى نجا مريم ، والقديس يوحنا القصير الذى أنقذ بائيسة .. وينسى أنه ليس فى مستوى أولئك القديسين. كما ينسى قول الكتاب "طوبى للرجل الذى لا يقف فى طريق الخطاة، وفى مجلس المستهزئين لا يجلس " (مز ١) .

لا تدخل نفسك في تجربة ، وتطلب من الــرب أن ينقذك منها . ولكن إن دهمتك التجارب بدون خطأ ، فالله ينقذك .

# **A A**

خال رابع: قد يجرب الرب الذين يحددون له علامات
 معينة !!

مثال خامس حينما تصر أن ينفذ لك الله طلباتك بحرفيتها
 وبسرعة ، وإلا تشك في محبته !!



لم تكن التجارب التى تعرض لها السيد المسيح على الجبل هى مجال للإختبار، بل هى بالحق مجال للإنتصار. كان – وهو فى البرية – "ممتلئاً من الروح القدس" (لو ٤: ١). لقد بارك طبيعتنا البشرية، وأعطانا نعمة الإنتصار والقدرة على الإنتصار.

وقد استخدم أيضاً في انتصاره قوة الكلمة الإلهية ، وعبارة (مكتوب) التي قابل بها كل تجربة ...

فى تجربة الخبز قال للشيطان "مكتوب ليس بالخبز وحده يحيا الإنسان" (مت٤: ٤) (تث٨: ٣) . وفى تجربة جناح الهيكل ، قال له "مكتوب أيضاً : لا تجرب الرب إلهك" (مت٤: ٧) (تث٢: ١٦). فى تجربة الملك هذه، قال له "اذهب يا شيطان، لأنه مكتوب: للرب إلهك تسجد وإياه وحده تعبد" (مت٤: ١٠) (تث٢: ١٣) .

إنه يعطينا مثالاً عن الإنتصسار باستخدام كلمة الله، وبالإمتلاء بالروح القدس .

### ولكن ماذا كاتت تجربة الملك ؟

يقول الكتاب إن الشيطان أخذ السيد إلى جبل عال، وأراه جميع ممالك الأرض ومجدها، وقال له " لك أعطى هذه كلها إن خررت وسجدت لى" فانتهره الرب ...

ولعله يقول له: إنك من سبط يهوذا، سبط الملك . فماذا يمنع من استخدام الملك في أن تقوم برسالتك على خير وجه؟ وهي وسيلة سهلة ...

تستطيع أن تصدر القوانيان والأنظمة التى تغير بها الكون، وتلغى بها الوثنية ، وتمنع الرذائا، وتنشر الخير، وتبنى الملكوت.. بسلطة الملك ..

ولكن الرب رفض هذا . رفض أن يسير الناس فى طريق الخير، عن طريق السلطة والأمر والقانون. إنه يريد أن يحبوا الله من أعماق قلوبهم. وأن يحبوا الخير ويفعلوه عن رضى، وليسوا مرغمين على ذلك بالقانون .

إنه لا يريد أن يكون الإنسان مسيراً ولو في طريق الخير ، إنسا يريد له نقاوة القلب التي بها يفعل الخير بتلقائية الحب. فالسلطة قد تؤدى إلى مظهرية نقية خارجية . وقد يكون القلب غير ذلك تماماً، مملوءاً بالشهوات والخطية . طريق النقاوة الداخلية طريق طويل وصنعب ولكنه أكثر ثباتاً من الطاعة الخارجية .

إن الرب يريد أن ينبع الخير من داخل قلب الإنسان ، وليس عن طاعة وقهر . بحيث يكون الخير بالنسبة إليه عملاً من أعمال الحب، بكامل إرادته، وليس ضرورة وجبراً ، واضطراراً وارغاماً. وهكذا رفض السيد تجربة الملك ، ليس فقط على الجيل ، بل في مرات كثيرة أخرى .

فبعد معجزة إشباع الجموع ، يقول الكتاب "ولما رأى يسوع أنهم مهتمون بأن يأتوا ليختطفوه ويجعلوه ملكاً ، انصرف إلى الجبل وحده" (يو٢: ١٥) . وتكرر الأمر في يوم الشعانين، إذ استقبلوه كملك في أورشليم. ولكنه رفض هذا الملك، لأنه لم يأت ليملك ملكاً عالمياً، بل ملكاً روحياً على القلوب . لذلك قال :

"مملكتي ليست من هذا العالم" (يو١٨: ٣٦).

وهكذا عاش المسيح على الأرض بلا لقب ، بلا سلطة عالمية.. مجرد معلم ينشر الروحانية والحب وسط الناس. لا يستخدم السلطة، وإنما يستخدم الإقناع. وتدخل كلماته إلى القلوب في عمق. يدعو الناس إلى الإيمان والتوبة وإلى الملكوت ، بخدمة الكلمة وليس بالأمر . بالعمل الداخلي وليس بالضغط الخارجي ...

إن الله لا يحب مطلقاً ، أن يتبع الإنسان طريق الخير عنوة ، بل تنياراً .

## وكان هذا هو أسلوبه في العهد القديم أيضاً:

انظروا ماذا قال الرب في آخر سفر التثنية، نفس السفر الذي لتخدمه سيدنا يسوع المسيح في الرد على الشيطان في التجربة للي الجبل ...

يقول الرب للشعب في سفر التثنية: "أنظر قد جعلت اليوم المك الحياة والخير، والموت والشر ... أشهد عليكم اليوم السماء لأرض . قد جعلت قدامك الحياة والموت ، البركة واللعنة. فاختر عياة لكي تحيا أنت ونسلك، إذ تحب الرب إلهك وتسمع لصوته .." ثمه: ١٥- - ٢٠) .

إذن الإختيار موضوع أمام الإنسان وليس السلطة. وحسب تياره تكون المكافأة أو العقوبة .

هذا من جهة الإنسان . أما عن الملك بالنسبة إلى السيد سيح ، قله معنى آخر :

من جهة لاهوته، هو يملك كل شئ، كما قيل في المزمور "للرب رض وملؤها، والمسكونة وكل الساكنين فيها" [مز ٢٣(٢٤): ١]. أما عن ناسوته ، فقد قيل عن ملكه في المزمور : " الرب ملك على خشبة " (مز ٩٥) .

على الصابيب صار ملكاً، حينما اشترى الكل بدمه، فصاروا له. وفى ذلك قال الرسول "لأنكم قد اشتريتم بثمن" (اكو ٢٠: ٢٠). وهذا ما فعله الرب فى الفداء:

دفع الثمن ، واستخلص الفريسة كلها من يد الشيطان الذي كان يدعى "رئيس العالم" (يو ١٦: ١١) .

وفى سفر الرؤيا دعى السرب "ملك الملوك ورب الأرباب" (رو ۱۹: ۱۹) . ولكن بالمعنى الروحسى وليس بالمعنى الذي أراده الشيطان .

ومازالت تجربة الملك تظارد المسيح حتى يعد صعوده إلى السماء، وذلك في ما يسميه البعض بالملك الألفى .

إذ يتصورون أن المسيح سيأتى ليحكم على الأرض ألف سنة!! بينما ملك المسيح لا يمكن أن يكون ملكاً أرضياً مثل القياصرة والأباطرة! إنه رفض أن يجلس على عرش في الهيكل، فهدفه لم يكن العرش، إنما تطهير الهيكل ...

إنه يريد أن يملك علبى القلموب . وليس أن يملك بالتيجان والعروش .

مسكين هيرودس الملك الذى ظن أن المسيح سينافسه فى ملك أرضى، لذلك قتل كل أطفال بيت لحم، من أجل وهم فى قلبه لا وجود له فى عالم الحقيقة ...

إن السيد المسيح كان أعلى وأسمى من الملك الأرضى، وكل ممالك الأرض ومجدها التي اهتم الشيطان بإظهارها، لم تكن لها قيمة في نظره . ولم يكن لها الإغراء الذي يراه محبو العالم وما فيه من تعظم المعيشة (ايو ٤: ١٦) .

الذى أخلى ذاته من عظمة السماء ، هل من المعقول أن تغريه عظمة أرضية ؟!

هذا الذى جاء وديعاً ومتواضع القلب (مت١١: ٢٩) . وعاش خلال فترة تجسده على الأرض، "وليس له أين يسند رأسه" (لـو٩: ٥٨) .

مسكين هذا الشيطان الدى يظن أن عبارة "ممالك الأرض ومجدها" يمكن أن تغرى هذا الذى يقول "دُفع إلى كل شئ من أبى" (مت ١١: ٢٨) "دُفع إلى كل سلطان في السماء وعلى الأرض" (مت ٢٨: ١٨).

على أننا نجد في كلمات الشيطان عبارة يحسن أن نقف عندها لنرى ما فيها من زيف ... وهي :

# البا أعطى هنده كلها

الشیطان یدعی دائماً أن فی یـده شیئاً یمکن أن یعطیـه ، وأن یغری به!

وهل حقاً كانت في يده كل ممالك الأرض ومجدها، وكان بإمكانه أن يهبها لشخص ما، أياً كان؟!

والسيد لم يناقش معه في النقطة ، كما لم يناقش سابقاتها .

من المعروف أن الشيطان يكذب . والكذب هي إحدى وسائله . وقد قال عنه الرب أنه كذاب وأبو الكذاب (يـو ٨: ٤٤) . وهو قد كذب حينما أغرى أبوينا الأولين . وهو يكذب أيضاً في أدعائـه أنـه سيعطى .

الشيطان لا يعطى أبداً وإنما يأخذ، أو يأخذ أكثر مما يعطى! يعد أن يعطى ممالك الأرض ومجدها ، لكسى ياخذ التجرد والقناعة .

يعطى الزنا لكي يأخذ العفة .

يعطى متعة الجسد . وفي الواقع أنه يسلب متعة الروح . يعدك أن يعطيك العالم ، لكي يسلبك قلبك وأبديتك .

وأحياناً لا يعطى شيئاً على الإطلاق ، وإنما كل ما يقدمـه هـو

الأماني الكاذبة وأحلام اليقظة .

وحتى إن كان يعطى ، نحن لا نقبل أن ناخذ شيئاً من يـد الشيطان .

الإنسان الروحى لا يأخذ إلا من يد الله .

ذلك لأن "كل عطية صالحة وكل موهبة تامـة ، هـى نازلـة مـن فوق من عند أبـى الأتوار" (يـع١: ١٧) .

أما عطايا الشيطان فهى مرفوضة ، لأنها تضيع من يأخذها . كما حدث مع لوط . فقد أخذ الأرض المعشبة ، التى كانت تبدو فى عينيه كجنة الله . كأرض مصر (تك ١٠:١٠) . وكانت نهايتها الضياع !!

## وأيضاً : الشيطان لا يعطى مجاناً .

إنه يشترط شروطاً معينة يسلب بها الملكوت ، لأنه قد حرم من هذا الملكوت ، لأنه قد حرم من هذا الملكوت ، لذلك يحسد كل المتمتعين به . وهدفه الأول هو سبى الروح وإخراجها من محبتها لله ...

## وفى تجربته للمسيح جاوز اللامعقول.

فقال فى جرأة لا يصدقها أحد "إن خررت وسجدت لى"! ولعله كان يعرف تماماً أن هذا العرض مستحيل . ولكن ربما إذ استشعر الهزيمة فى كل تجاربه، لم يشأ أن يخرج منها مهزوماً بدون إنتقام. فنيقل ولو كلمة إهائة ! والإهائة لا تصيب من يسمعها، بل هي في حقيقتها إهائة لمن يلفظها .

ولذلك انتهره الرب قائلاً "اذهب يا شيطان" فذهب مدحوراً في خزى ...

وهكذا كمان الرب منتصمراً على طول الخط فى كل تجمارب الشيطان . وكانت كل تجربة لها الرد الحاسم من آيات الكتاب .

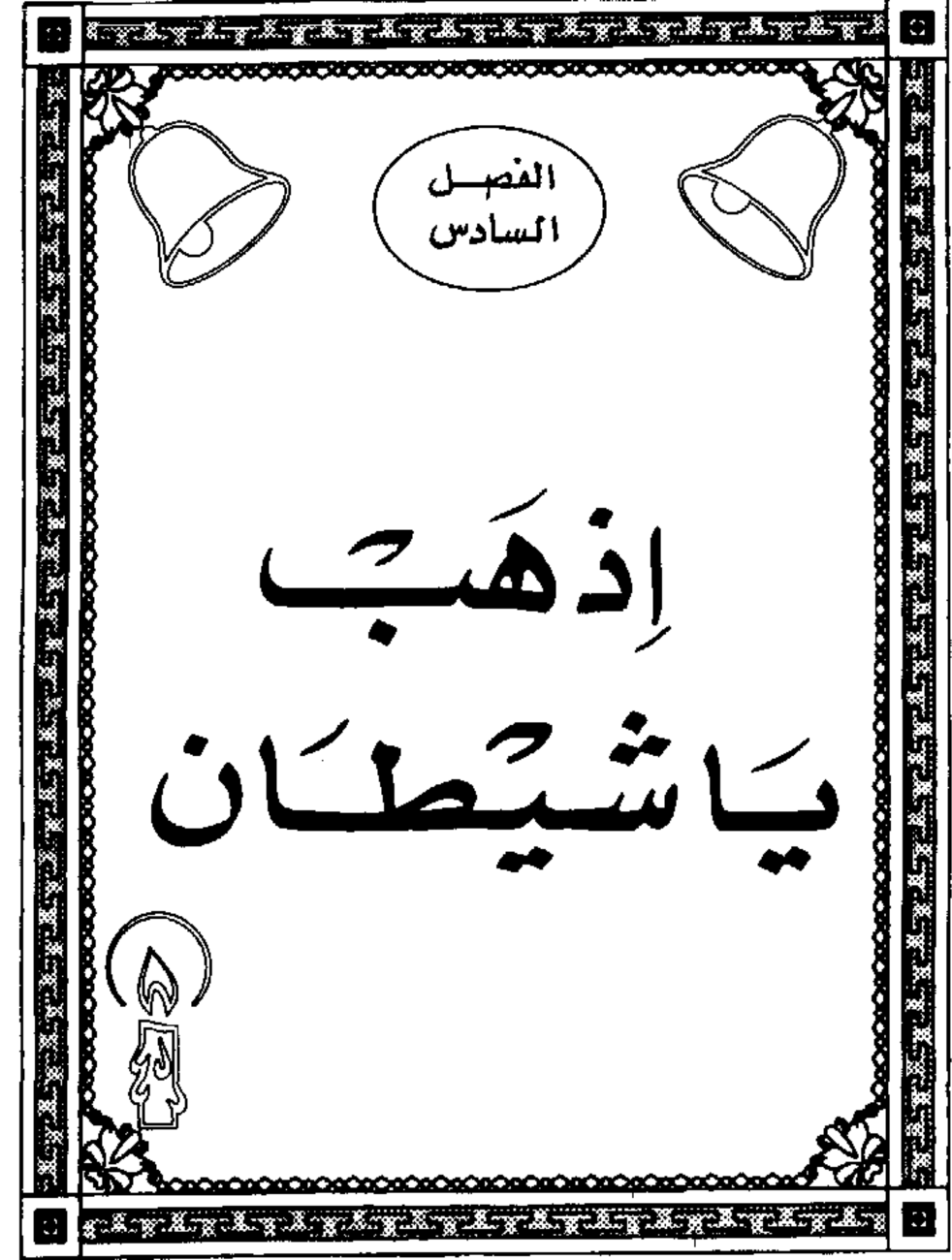
وأعطانا الرب قدوة صالحة فى حياة الإنتصار ، كما قدم للأب أمثولة من البشرية الطاهرة ، إذ الكل قد أخطأوا . وفى نفس الوقت أظهر للشيطان كم هو فاشل فى تجاربه .

ونحن نصلي قائلين للرب :

كما هزمت الشيطان في كل تجاربه ، اهزمه أيضاً في حروبه لنا .

لأتنا بدونك لا نقدر أن نفعل شيئاً . وكما مجدت طبيعتنا البشرية بتجسدك، وأعطيتها روح النصرة في كل تجاربك، كذلك قدنا معك في موكب نصرتك (٢كو ٢: ١٤) .

وكما انتهرت الشيطان فذهب ، كذلك قل له أيضاً في تجاربنا : اذهب يا شيطان ...



تجاوز الشيطان أقصى الحدود ، حينما قال للسيد له المجد "لك أعطى هذه كلها، إن خررت وسجدت لى " (مت ٤: ٩) !!
وفى هذه العبارة إدعى لنفسه السلطان أن يعطى لمن يشاء كل ممالك الأرض ومجدها . كما أنه كشف عن الكبرياء الدفينة التى فى نفسه ، منذ سقطته الأولى التى قال فيها "أصعد إلى السموات. أرفع كرسى فوق كواكب الله . أصعد فوق مرتفعات السحاب. أصير مثل العلى" (أش ١٤: ١٣، ١٤) .

وإذ وصل بكبريائه إلى أن يقول للسيد نفسه "إن خررت وسجدت لى" . كان لابد أن يطرده الرب من قدام وجهه بعبارة "اذهب يا شيطان" .

إن الرب لم يناقشه فيما يدعيه من قدرة ، وإنما طرده . ليطمنا كيف نطرد الشيطان أيضاً .

لم تكن هذه العبارة التى قالها الرب على الجبل هى الوحيدة، بل كررها أيضاً حينما تحدث عن صلبه فقال له بطرس "حاشاك يارب" فأجابه "اذهب عنى يا شيطان. أنت معثرة لى..." (مت١٦: ٢٧). كانت فكرة الشيطان نطق بها بطرس ، فانتهر الرب صاحبها، الشيطان ...

#### **\* \***

بل عبارة (اذهب يا شيطان) هي مبدأ روحي يقدمه لنا الرب في كل الحروب الروحية .

#### **A A**

والرب في استخدامه هذه العبارة ، لم يفعل ذلك في تجاربه فقط، بل يفعل ذلك من أجلنا نحن أيضاً في حروبنا وتجاربنا ... الله منته الشيطان الذي بحاربنا فيذهب عن المنته كذا اله

إنه ينتهر الشيطان الذي يحاربنا فيذهب عنا ويتركنا في هدوء.

لأنه لمو أن الرب ترك الشيطان يحارب البشرية بكل حريته وبكل قوته، ما كان يخلص أحد، والسنطاع الشيطان أن يحطم كل عمل روحى مثلما يفك من سجنه ليضل الأمم كما قال الكتاب (روحى ٢٠٤).

إن الشيطان مقيد ، بالعبارة التي قالها الرب (اذهب يا شيطان). والرب يقول له اذهب ، حتى لا ينتصر الشر على الخير . ويقول له اذهب ، حينما يراه قد تجاوز حدوده ، وأرهـق الإنسان .

فالله يريد أن تكون حروبنا فى حدود المعقول ، وفى طاقة احتمالنا . وكما يقول الكتاب "ولكن الله أمين ، لا يدعكم تجربون فوق ما تستطيعون. بل سيجعل مع التجربة أيضاً المنفذ لتستطيعوا أن تحتملوا" (اكو ١٠: ١٣) .

فإن وجد أن الشيطان قد ضغط على الإنسان بقسـوة فـوق احتماله، ينتهره بسرعة ويقول له اذهب يا شيطان .

#### **A A**

وكثير من تجارب الشيطان ، يمنعها الرب قبل وصولها إليك . انك تشكر فقط على التجارب التي تعرفها وقد نجاك الرب منها. ولكن هناك تجارب أخرى أنت لا تعرفها وقد منعها الرب من أن تصل إليك . كان الشيطان يحملها لزعزعتك . وفيما هو في الطريق قال له الرب "اذهب يا شيطان" .. اذهب بعيداً عن هذا الإنسان، ولا تضره ...

ومثال ذلك ما قيل فى المزمور "لا تدنو ضربة من مسكنك" (مز ٩٠) . ومثال أيضاً ما ورد فى قصة أيوب .

إذ قال الرب للشيطان في التجربة الأولى عن أيوب "هوذا كل ما

له فى يدك . إنما إليه لا تمد يدك" (أى ١: ١٢) . وفى التجربة الثانية قال له الرب "ها هو فى يدك . ولكن احفظ نفسه" (أى ٢: ٦). ولم يستطع الشيطان أن يمد يده حيث منعه الرب ...

إذن لينتا نشكر الله على هذا الإثقاذ الذي لا نعرفه.

#### **承 承**

فإن وجدت نفسك يوماً في راحة لا تجارب ، ولا افكار ، ولا شهوات ، ولا سقوط، ولا فتسور ، اعرف أن الرب قد انتهر الشيطان المحارب لك قائلاً : اذهب يا شيطان .

وحاذر من أن تنسب راحتك الروحية إلى نقاوتك وتقواك، أو إلى قوتك ، فلو أن الحرب ثقلت عليك، ربما كنت تتعب جداً .

ولكن الله من فرط محبته وحفظه ، لا يشاء أن نكون على الدوام محاربين أو مهزومين، لئلا من شدة القتال يقع الإنسان في اليأس أو في الإستسلام، أو أن كثيرين يقولون له ليس له خلاص بإلهه (مز٣: ٢).

#### **A A**

إن الله يسمح للشيطان أن يجربنا ، لكى نشعر بضعفنا . فنتضع ونصلى ونشفق على المجربين ، ولكن لا يسمح أن نيأس ونسقط . وأحياناً يكون الإنسان في حرب قاسية ، وعلى وشك السقوط . ثم يجد نفسه قد نجا من هذه الحرب . دون أن يشعر كيف! وكما قال القديس باسيليوس عن هذه الحالة إن هذا الإنسان قد أعين من النعمة .

فلنطمئن إذن في حروبنا ، ولا نظـن أن الشـيطـان لــه قــوة غـير محدودة! حاشا .

#### **4 4**

فقد أعطانا الرب سلطاناً على جميع الشياطين (لو ٩: ١). نستطيع أن نقول للشيطان اذهب، فيذهب ...

وواجبنا أن نستخدم هذا السلطان وننتهر الشيطان كلما حاربنا ، لا نخاف منه، ولا نستسلم له ، ولا نفتح له أبوابنا ، ولا نقبل التفاهم والتفاوض معه ، بل نقول له كما قال الرب "اذهب يا شيطان " .

أول علاقة لنا بهذه العبارة هن جحد الشيطان في المعمودية.

حيث تحمل الأم طفلها ، وتتجه نحو الغرب ، وتقول للشيطان: أجحدك أيها الشيطان وكل حيلك الشريرة ، وكل أفكارك الرديئة والمضلة، وكل جيشك وكل سلطانك ، وكل بقية نفاقك . أجحدك ، أجحدك ، أجحدك ، أجحدك ، أجحدك ، أجحدك .

يا ليت كل أم تقول جحد الشيطان بكل قلبها ، وتحض ابنها على الدوام بجحد الشيطان . وكلما يحارب ابنها تقول لمه : اذهب يا شيطان .

وليت الأب يفعل كذلك ، وأيضاً جميع الأقارب والأصدقاء ، كلما يجدون تجربة شديدة تحيط بعزية لديهم، فيصرخون قائلين : اذهب يا شيطان ...

هذه هي ما نسميها شفاعة الأحياء في الأحياء .

على أن جحد الشيطان ينبغى أن يبقى ثابتاً فى الإنسان المعمد كل أيام حياته ...

#### **\*** \*

والمهم أن يقول الإنسان اذهب يا شيطان ، نيس بلسانه فقط، إنما من كل القلب، وبكل الإرادة ، وفي حزم ، ويجدية .

يستطيع أن يقول للشيطان اذهب ، ذلك القلب النقى الطاهر ، الذي يرفض الشيطان وكل مغرياته ، ولا يشتهى شيئاً يستطيع الشيطان أن يقدمه ، فعبارة اذهب يا شيطان ، إذا كانت تسندها نقاوة القلب، تصير لها قوة لا يحتملها عدو الخير .

وهذا الإنسان النقى ، تكون له هيبة أمام الشيطان ، لأسه ينتهر الشيطان بجدية وقوة .

ويعرف عدو الخير أنه لا مجال له إطلاقاً للتفاهم مع هذا الإنسان ، وأن كل أبواب قلبه وفكره وحواسه ومشاعره مغلقة ، أمامه. تماماً كما قيل في سفر النشيد "اختى العروس جنة مغلقة ، عين مقفلة ، ينبوع مختوم" (نش ٤: ١١) . إن قلب هذا الإنسان الطاهر هو الذي غني له المرتل في المزمور قائلاً "سبحى الرب يا أورشليم، سبحى إلهك يا صيهون.. لأنه قوى مغاليق أبوابك، وبارك بنيك فيك" (٧: ١٤) .

#### **A A**

على أن البعض لا يشاءون أن يقولوا للشيطان: اذهب. المهوات لا إما لأن بينهم وبينه صداقة وتعاون، أو لأن في قلبهم شهوات لا يحققها لهم إلا الشيطان، أو لأن الشيطان قد قيدهم بعادات وطباع خلال عشرته الطويلة معهم ...

وإن قالوا له اذهب ، يقولونها في ضبعف يفهمه الشيطان تماماً ويدركه .

بل إن البعض إن ذهب عنهم الشيطان ، يطلبونه قاتلين : اعبر إلينا وأعنا ...

هؤلاء قد دخلوا في عبودية العدو ، وصاروا من جنده . هم مهزمون داخل قلوبهم . لذلك لا يمكنهم أن ينتصروا في الخارج .

بينهم وبين الشيطان عمل مشترك يحبونه ويعينهم عليه . فكيف يقولون له : اذهب ؟!

يحتاج هؤلاء إلى صلوات ليتدخل الرب ويقول للشيطان اذهب. سواء كانت هذه الصلوات منهم ، أو من محبيهم ، أو من الكنيسة على الأرض ، أو صلوات من الملائكة والقديسين . مثلما شفع ملاك الرب في يهوشع الكاهن وقال : لينتهرك الرب يا شيطان، لينتهرك الرب ... أفليس هذا شعلة منتشلة من النار (زك٣: ٢) .

#### **A A**

والذي يقول للشيطان اذهب ، عليه أيضاً أن يتخلص من كل ما يخص الشيطان عنده .

فلا يستبقى عنده شيئاً يمكن أن يحاربه به الشيطان، ولا يستبقى علاقة يمكن أن تسقطه فيما بعد، ويبعد عن كل عشرة أياً كان نوعها ، وكما قيل للوط عند خروجه من سادوم: "اهرب لحياتك، لا تنظر إلى ورائك ولا تقف في كل الدائرة" (تك ١٩: ١٧).

وهكذا يمكن أن يقول للشيطان اذهب ، ليس باللسان ، إنما بالتصرف الروحى السليم .

ليبعد عنه كل من يستخدمه الشيطان لمحاربته ، حتى إن أعثرته

عينه أو يده (مت٥: ٢٩، ٣٠) . ويقول له اذهب عن طريق العمل الروحي، والإنشغال بالصلاة والقراءة والإجتماعات والخدمة. فإن أتى الشيطان لمحاربته ، يجده مشغولاً عنه جداً، ولا وقت لديه يقضيه معه ، فيذهب ...

ويقول له ادهب بطرد كل أفكاره .

بسرعة ، بغير ايطاء ، وبحزم . وكما قال الرسول "مستأسرين كل فكر لطاعة المسيح " (٢كو ١٠: ٥) .

كان المسيح قوياً حينما طرد الشيطان فذهب . فاطرده إنن بقوة المسيح العاملة فيك .

## كتب تأملات فى حمياة الاستدلالميسك هذلاستراليابكشنودة الاثنالث

- ١ تأملات في الميلاد .
  - ٢ من وحى الميلاد .
- ٣ التجربة على الجبل ( الكتاب الحالي ) .
  - ٤ -- اسبوع الآلام .
  - ٥ تسبحة البصخة .
    - ٦ خميس العهد .
  - ٧ الجمعة الكبيرة.
  - ٨ كلمات المسيح على الصليب .
    - ٩ تأملات في القيامة .

## بالإضافة إلى كتابين لاهوتيين هما:

- ١٠ طبيعة المسيح .
- ١١ لاهوت المسيح .

## فهرست الكماب

#### صفحة

|    | عدمة                                                   |
|----|--------------------------------------------------------|
|    | ١ - التجارب والضيقات٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠  |
| 44 | ٢ - التجربة على الجبل٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ٣٧ | ٣ – تجربة الخبز٣                                       |
|    | ٤ - تجربة جناح الهيكل٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ۷٥ | ه – تجربة الملك                                        |
| ۸٥ | ٣ - اذهب يا شيطان٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠    |



يسرنا أن نفع عد كثابياً

عن التبارب بعنة عامة، وكورية البيد السيح على

البن بسقة عاسة . يحتدان عراجه عن د ١- امثا يحج المياتواري؟

٢ - ساهي التولند الروهيسة Twist ٣ - ماذا كان يفست الشيطان

يقبزب فالث في كرما \*Llasti ا - ما معد کک المار ب امر

٥ - كيف رد على التيارية

٧ - هزينه تشيفان، والفرق بين تجاريه وتجربة لينا الدي

